

## سلسلَةُ زادِ المُنَاسَبات



مناسبات شهر ربيع الآخِر

مركز الإرشاد الأسرى/ النجف الأشرف

زادُ المُبلِّغات الجزء الرابع (مناسبات شهر ربيع الآخِر)



كتاب: زاد المُبلِّغات - الجزء الرابع - تأليف وإعداد: الباحثة مياسة شبع تصميصميكم: كرار الشمخي الناسياش:

عدد الصفحات: ٤٧٤

مركز الإرشاد الأسري/النجف الأشرف

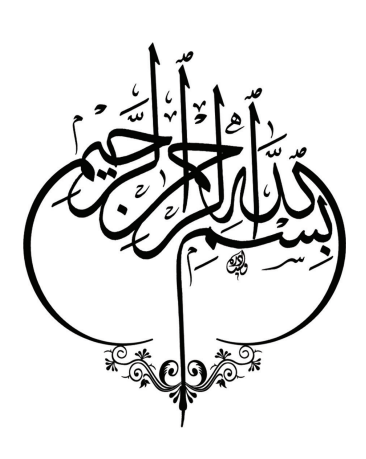
. ٧٨١٥٨٤ . . ٦ . \_ . ٧٨١٥ . 0 ٤ 0 ٦ ٤

EMAIL: fgc.najaf@gmail.com

fgc.najaf@outlook.com



الجزء الرابع



## فهرس المحتويات

| ٦   | القدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١.  | يوم اربيع الثاني: شهادة الإمام الباقر ع الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 15  | موضوع المحاضرة(١): الغناء سعادةً أم شقاء؟!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣١  | يوم ٨ ربيع الثاني: ولادة الإمام الحسن العسكري ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٢  | موضوع المحاضرة(١): الردُّ الوجيزعلى مُنكري التقليد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۵۵  | يوم ٨ ربيع الثاني: شهادة السيدة الزهراء ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥٧  | موضوع المحاضرة(٣): فاطمة وليلة القدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٨  | عن الأيام الفاطمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۸٠  | موضوع المحاضرة(٤): هل نتمكن من رؤية الله؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1.5 | عن الأيام الفاطمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1.7 | موضوع المحاضرة(٥): فاطمة أم أبيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 175 | عن الأيام الفاطمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 171 | موضوع المحاضرة(٦): فاكهة المجالس المحرّمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 120 | عن الأيام الفاطمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 124 | موضوع المحاضرة(V): أساليب التربية بالعقاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 179 | يوم ١٠ ربيع الثاني: وفاة السيدة المعصومة عليها السيدة المعصومة عليها السيدة المعصومة عليها السيدة المعصومة المعصوم ال |
| ١٧٠ | موضوع المحاضرة(٨): الصاحب ساحب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 195 | يوم ١٣ ربيع الثاني: شهادة السيدة الزهراء 🏨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 190 | موضوع المحاضرة(٩): احذروا هوس التجميل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 111 | يوم ١٤ ربيع الثاني: ثورة المختار الثقفي في الكوفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 711 | موضوع المحاضرة(١٠): الخيانة الزوجية في المنظور الإسلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٢٣٦ | الهوامش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

#### المقدمة

الحمـــد لله رب العالميـــن، والصـــلاة والســـلام علـــى نبـــي الرحمـــة محمـــد وعلـــى آلـــه الطيبيـــن الطاهريـــن..

تُعَدُّ مهمِّدة العمل التبليغيي من أشرف الأعمال التي تقع على عاتق أهل العلم والإيمان كونها تتّحد في جوهرها وماهيتها مع مهام الأنبياء والرسل والأولياء.

وانطلاقاً من قوله تعالى، ﴿ الَّذِينَ يُبَلّغُونَ رِسَالاتِ اللّهِ وَيَحُشُونَهُ وَلا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلاّ اللّهَ وَكَفَى بِاللّهِ حَسِيبًا ﴾(ا) نجد في كل مناسبة دينية تستنفرهمهم الأخوات المبلّغات لأداء واجبهن في نشر العلم والحث على العملل الصالح أداءً لهذه المهمّة الرساليّة العالمة، وبالأخص ونحن نعيش في زمن تزداد الحاجة فيه العالمية، وبالأخص ونحن نعيش في زمن تزداد الحاجة فيه إلى التبليغ؛ لأنّ الإعلام المضاد للدين والذي تتحكّم فيه القدرات العالمية، وتُوظّف فيه أحدث الأساليب والطرق قد بلغ أقصى مداه، خاصّة وأنّ الكيان الثقافي الإسلامي معرض للمخاطر معقدة وجدّية، وفي المواجهة الراهنة سيحدّد إمّا المقافي الإسلامين أو العيش على هامش الثقافات العالمية المنسوخة، وفي هذا السجال ستقرّر رفعة الإسلام والمسلمين أو العيش على الإسلام والمسلمين أو النحطاط (۱۱).

وفي إطار مواكبة المبلّغات في عملهن التبليغي الذي يمثل غايمة الشرف، وبهدف تأمين مادة ثقافية تُمكّن المبلّغة من الاستفادة منها لإحياء المناسبات الدينية، وحرصاً على إرشاد الفرد والأسرد والأسرة والمجتمع من النواحي التربوية والاجتماعية والإيمانية؛ عمد مركز الإرشاد الأسري في النجف الأشرف، والتابع للعتبة الحسينية المقدسة، إلى تأليف كتاب (زاد المُبلِّغات) والسذي يقع ضمن سلسلة (زاد المناسبات) في عشرة أجزاء، وكل والدي يقع ضمن سلسلة (زاد المناسبات الدينية لكل شهر وفق التاريخ الهجري، والتي سيتم بيانها بمحاضرة أو الإشارة إليها



بشكل موجز بعد ربطها بمحاضرة معينة، وعدد مناسبات كل جرة يتسراوح ما بيسن (۱۰–۱۳) مناسبة دينية. علماً أن الأخوات غير مقيّدات بطرح المحاضرة لنفس المناسبة المطروحة في الكتاب، بل لهن الحرية في ربطها بأي مناسبة دينية أخرى.

ولقد حرصنا على أن تكون مواضيع المحاضرات منتخبة من الواقع الذي تعيشه الأمة (ومقسّمة ومنوّعة حتّى لا تُسبب الملــل للمتلقّــي، وتكــون مناســبة لكافّــة شــرائح الحاضــرات والمتلقّيات، ففي اغلب المجالس تحضر الفتاة الشابّة والمرأة المسينة، وهناك مَان تحمل شهادة ولديها مستوى ثقافى متوسّط أو عال، وهناك مَان لا تحمال شادة، ولربما تكون أُميَّــة، فيتوجَّـب مُراعـاة الفــوارق الفرديــة بيــن صفــوف الحاضــرات، وهدذا ما يُشدر إليه النبي الكريم صَاَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَاَّمَ في قوله: إنَّا معاشر الأنبياء أمرنا أن نكلَم الناس على قدرع قولُهم ("")، فمن ذكاء المبلّغة أو الداعية أن تعرف ما تحتاج إليه المتلقّية مــن أمــور دينيــة وتربويــة وغيرهـا، فــلا تنتظــر أن تأتــى النسـاء إليها، بل هي التي تقتحه الميادين)(٤)، فالمبلّع كمّا قال أميـــر المؤمنيـــن عَلَيْهِ السَّكَرُمُ واصفـاً النبــي صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الِهِ وَسَلَّمَ: (طبيــب دوار بطبه، قد أحكم مراهمه، وأحمى مواسمه.. يضع ذلك حيث الحاجــة إليــه مــن قلــوب عمــى، وآذان صــم، وألســنة بكــم.. متتبــع بدوائــه مواضـع الغفلــة، ومواطــن الحيــرة)(۵).

أي ان المبلّغــة كالطبيــب الــذي يُعطــي مريضــه جرعــة دوائيــة مناســبة لنــوع المــرض، فعلــى ســبيل المثــال لــوكانــت اغلــب امــراض النســاء هــي التبــرج والســفور، أو التأثــر بالفســاد الإعلامــي فوجــب التركيــزعلــى تلــك المواضيــع أكثــرمـــن غيرهــا. وأيضــا الطبيــب الماهــرهــو الــذي يُعطــي مريضــه جرعــة دوائيــة كافيــة تفـــي بالغـــرض دون زيــادة أو نقصــان، فــاإذا زادت المحاضــرة ربمــا تســبّب نفــوراً وملــلاً، وإذا نقصــت فســوف تســبّب ســوء فهــم، أو عــدم اكتمــال الصــورة المطلوبــة فــي ذهــن الســامعة، ولقــد ارتأينا



ان نطرح الحد الأعلى، فكانت مُدَّة طرح المحاضرة في هذا الكتاب ما بين (٣٥-٤٥) دقيقة، وللمبلّغة الحرية في ايجازها وانتخاب ما تراه مناسباً.

وختامًا أسال الله تعالى أن يتقبّ لهذا العمل بأحسن قبول وأن ينال رضا قلب صاحب العصر والزمان عج.







شهادهٔ الإمام الباقر عليه السلام (على رواية)



#### المناسبة

#### شهادة الإمام الباقر عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ (على رواية)

القصيدة: للسيد صالح القزويني النجفي

هُ جسامٌ لا تنتهي بعدادِ أبدا في القلوب قدحُ زِناد بعدما كان مُلقى الانقياد وبها انهد شامخُ الأطواد للهدى تهتدي وأنت الهادي ولــه كنــتَ علــةَ الإيجــاد بِحَسا السمِّ غيلةُ والحداد وتَدنـــى منــه ذراري الـــمُذاد آلٌ مروان كلّ صعبِ القياد حزنا فوق الطباقِ الشداد شحواً له ثيابَ الحداد كيف جارت عليك منــه العوادي<sup>(١)</sup>

يــــا إمامــــا آياتُــــه كرزايــــا وفقيدا أجرى العيون وأورى عجبا للردى عليك تعددًى عجبا للبالإبعدك قرت عجباللورى وقدغبست عنها عجبا للوجود بعدك باق هـــل دری هاشــــم بأبنـــاه أودت أم درى أحمـــــدُ تُــــــذادُ ذراريــــــه أم درى حيدرٌ من الآلِ قادت بأبي مَن عليه أعولتِ الأملاكَ بأبي من تـــردَّتِ الشِـــرعةَ البيضاءُ مِن عــوادي الزمــانِ كنــتُ مجيرا



#### (نصاري)

لمن سحمه هشام او مات بالسم او شاف ابكربله ابعينه المصايب او من ذل اليسر كبده تولم مكظم علصبر من جور اميه اوكبده ذاب وات كطّع امن السم(۷)

ركن الدين عالباقر تهدم تحمل من زغر سنه النوايب للشامات راح اويه الغرايب ظل من عكب هظم الغاضريه لمن عكب هظمات المنيه





#### المحاضرة الأولى الغناء سعادةً أم شقاءٍ؟!

# بسم الله الرحن الرحيم الله بغَيْرِ عِلْم أَوْكُونُ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ الْحُدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ الْحُدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوْ الْحُدُيثِ لَهُمْ عَذَابٌ مُّمِينٌ ﴾ (٨)

لو القينا نظرة إلى المجتمعات البائدة لرأينا أنَّ أحَدَ السباب انهيارها الغناء وتوابعه، ولو فتَشُنا عن أصول الفساد في المجتمعات المنحلَّة خُلُسقياً في هذا الزمن لوجدنا من بينها الغناء، والرقص، والموسيقى، والمجسون، وشرب الخمور...

ومَــنْ أُريــدَ التجسُّــسُ عليــه، أو إفســادُه، أو إضلالُــه، أو تحويلُــه عــن أهدافــه الأساســية فأحــد المداخِــلِ إِلَـــى ذلــك الغنــاء والموســيقى.

وإذا تعلَّق الشباب بهما، وما يستلزمانه فلا مجال بعد للكلام عن التضحية، والوطن والاستقلال، والشجاعة وشؤون الأمَّة، والدفاع والعمل وهذا يرجع إلى أجوائهما التي تنمو بين الخمور، والنساء، والرقص، والابتذال، والحركات الرخيصة، والكلمات الساقطة، والأجواء الموبوءة، والتهاون بأعراض الناس ومقدَّساتهم، ومعاشرة أهل السوء والمنكر.

ولو ألقينا نظرة إلى مجتمعاتنا الحاضرة التي انتشرفيها الفساد سنجد أن أغلبها يسمع الأغاني، وصار لديهم -وبالأخص الشباب- هوس بسماعها... حيث نجد الواحد منهم عندمّا يستيقظ من النوم يستمع للأغاني، وأثناء أكله يستمع



للأغاني، بيل حتى أثناء مشيه، وجلوسه، واستحمامه، ودراسته، وأدائه للرياضة، وفي أوقات فراغه، وفي السهرات والأعراس وأدائه للرياضة، وفي أوقات فراغه، وفي السهرات والأعراس والحفات العامة العامة العلمة الإيستطيع أن ينام حتى يستمع للأغاني العامة الإدمان للأغاني الله فالاستخدام المفرط لها أوصلهم لدرجة الإدمان عليها، يقول الدكتور «لوثر»: (إنّ مفعول الغناء والموسيقى في عليها، يقول الدكتور الأعصاب أقوى من مفعول المخدرات). فمن المتعارف أنّ المواد المخدرة ترد البدن عن طريق الفيّ كشرب الخمر، وأحياناً عن طريق الشيّ كالهيروين، وأحياناً عن طريق السمع كالغناء.

ولهـذا فـإنّ الغناء والموسيقى المطربة قد تجعل الأفراد كالسكارى، أو يصلون لدرجة النشوة وهي السكر الخفيف، فتضعف إرادتهم، ولذا فإنّ كثيراً من مفاسد المخدّرات موجودة في الغناء، سواءً كان تخديره خفيفاً أم قويّاً. (١٠)

#### مباحث الآية الكريمة

#### المبحث الأول: ما معنى ﴿ لَهُوَ الْحَديث ﴾؟

ذكر السيد الطباطبائي طاب ثراه في كتابة الميزان معقباً على هذه الآية الكريمة ما نصه: (اللهوما يشعلك عما يهمك، (ولهو الحديث): الحديث الذي يلهي عن الحق بنفسه كالحكايات الخرافية، والقصص الداعية إلى الفساد والفجور، أو بما يقارنه كالتغني بالشعر أو بالملاهي والمزامير، والمعازف فكل ذلك يشمله لهو الحديث.

والتعبير بـ لهـ و الحديث بـ دلاً مـن (حديث اللهـ و) ربمـا كان إشـارة إلـى أن الهـ دف الأساسي لهـ ولاء هـ و اللهـ و اللهـ و العبـث، والـكلام والحديث وسـيلة للوصـ ول إليـه. (۱۱)



وذهب أكثر المفسرين على أن المراد بـ ﴿ لَهُوَ الْحَدِيثِ ﴾ الغناء، ولذا تُعَدُّ هذه الآية من الأدلة الشرعية التي تثبت حرمة الغناء فقد روي عن الوشّاء قال : « سمعت أبا الحسن عَلَيْهِ السَّلَامُ يقول: سُئل أبو عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ عن الغناء؟ فقال: هو قول الله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ.. ﴾ الآية». (١١)

وروي عـن محمـد بـن مسـلم عـن الإمـام الباقـر عَلَيْهِ السَّلَمُ: سـمعته يقـول: الغناء ممّا وعـد الله عليـه النار»، وتـلا هـذه الآيـة: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُ وَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا أُولِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّ مِينٌ ﴾». (١٣)

#### المبحث الثاني: الآثار المترتبة على سماع الأغاني

يترتب على سماع الأغاني آثار دنيوية وأُخروية وخيمة، فأما الآثار الدنيوية فهي عديدة ونقتصر على بعض ما روته روايات أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ، وهي كالآتي:

ا. الغناء يُنبت النفاق في القلب: روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «استتماعُ اللَّهو و الغناء يُنبِتُ النفاقَ كما يُنبت الماءُ السَّرَم ». (١٤)

7. الغناء يورث قسوة القلب: روي عن النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَآلِهِ وَسَالَّم: «ثلاث يقسين القلب: استماع اللهو، وطلب الصيد، وإتيان باب السلطان». (١٥)

". الغناء يـورث الفقر: روي عـن رسول الله صَلَّائِللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ: « عشرون خصلة تـورث الفقر: ... وكثرة الاستماع إلى الغناء.. ». (١١)

٤. الغناء يمنع استجابة الدعاء: فقد روي عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السّامُ : « بيت الغناء لا تؤمن فيه الفجيعة ولا تجاب فيه الدعوة .. ». (١٧)



٥. الغناء سبب لرحيال الملائكة: روي عان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمُ: « لا تَدخلُ الملائكةُ بيتاً فيه خَمرَّ، أو دفُّ، أو طُنبُكور أو نَاردُ.. ». (١٨)

1. الغناء ينزع البركة: روي عن أنه قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ: « لا تَدخلُ الملائكةُ بيتاً فيه خَمرُ أو دفُّ، أو طُنبُور، أو نَرتْ فيه خَمرُ أو دفُّ، أو طُنبُور، أو نَرتْ في عَنهم البركةُ ». (١٩)

٧. الغناء يستلزم اللعن: روي عن الإمام الصّادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « المُغَنَّيةُ ملعونةٌ، ملعونٌ مَن أَكُلَ مِن كَسبِها». (١٠)

٨. الغناء يجلب الفجيعة: روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «
 بيت الغناء لا تُؤمن فيه الفجيعة ». (١١)

9. المُغَنَّي لا صلاة له: روي عن ابن مسعود أنه قال: «إن النبي صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَلَّم سمع رجلاً يغني بالليل فقال: لا صلاة له، لا صلاة له ، لا صلاة له ». (١٦) والمقصود ب (لا صلاة له) أنها غير مقبولة ولا يؤجر عليها .

۱۰. الغناء يحث على الزنا: فقد روي عن رسول الله صَاَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَّمَ: « الغناءُ رُقْيَةُ الزّنا. « الغناءُ رُقْيَةُ الزّنا.

وأما الآثار الأخروية فيترتب عليها عناب أليم، حيث سيعاقب بدخول النار، فقد روي عن الباقر عَلَيْهِ السَّلَمُ: « الغِناءُ مِمّا وَعَدَ اللَّهُ عليه النارَ ». (٢٤)

نعــم قــد يســأل بعضكــم عــن تفســيرلهــذه الآثــار العديــدة، وهــذا ســنجيب عليــه فــي محاضــرة منفصلــة ضمــن سلســلة كتــاب (زاد المبلغــات) بــإذن الله تعالـــى.



#### المبحث الثالث: خطورة متابعة المُغنّين

مــن الآثــار الوخيمــة المترتبــة علــى متابعــة المغنين -فــي الواقع الميدانــي كحضــور احتفالاتهــم، أو متابعتهــم عــن طريــق العالــم الافتراضــي كالقنــوات الفضائيــة، أو مواقــع التواصــل الاجتماعــي هــو تقلديهــم بأفكارهــم وســلوكهم وأخلاقهــم، كتقليدهــم فــي الغنــاء والرقــص والتخنيــث، وممارســة الشــذوذ الجنســي، وفــي التبــرج والســفور.. بــل إن بعضهــم قلّدهــم حتــى فــي اللبـاس الــذي لا يُتوقــع مــن الشــخص أن يرتديــه، مــن أجــل لونــه أو كيفيــة خياطتــه، كأن يكــون خُلقــاً كارتــداء البنطــال الممــزق، أو تقليدهــم فــي قصّــات وألــوان الشــعر أو ارتــداء مــا يشــبه أكسســواراتهم.. أو فــي قصّــات وألــوان الشــعر أو ارتــداء مــا يشــبه أكسســواراتهم.. أو مــا يشـــبه أكسســواراتهم.. أو عـــ مـــن أغلفـــة الكتــب والدفاتــر وغيرهــا... كمـــا رأينـــا ذلـــك فـــي تقليـــد الصبايــا لبعـــض الفـــرق الكوريـــة المنحرفــة.

وكما هو معلوم أن المغنين، والفاسدين والمفسدين هم أن المغنين، والفاسدين والمفسدين هم أن لله أعداء الله، انتبهو الماذا قال الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « مَنْ كَانَ للَّه مُطِيعاً فَهُ وَ لَنَا وَلِتُّيُّ، وَمَنْ كَانَ لِلَّهِ عَاصِياً فَهُ وَ لَنَا عَدُوُّ». (١٦)

وهذا الاتباع والتقليد يعني أنهم صاروا موالين لأعداء الله، روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « لَا تَلْبَسُوا لِبَاسَ أَعْدَائِي، وَلَا تَطْعَمُ وا طَعَامَ أَعْدَائِي، وَلَا تَسْلُكُوا مَسَالِكَ أَعْدَائِي فَتَكُونُوا وَلَا تَسْلُكُوا مَسَالِكَ أَعْدَائِي فَتَكُونُ وَالْتَقَالَ فَي فَا لَهُ وَلَا تَسْلُكُوا مَسَالِكَ أَعْدَائِي فَتَكُونُ وَالْتَقَالَ فَي وَلَا تَسْلُكُوا مَسَالِكَ أَعْدَائِي فَتَكُونُ وَالْتَقَالَ فَيْ وَلَا تَسْلُكُ وَالْتَقَالَ وَيُعْرَانِ وَالْتَقَالَ وَلَا تَسْلُكُ وَالْتَقَالَ وَيُعْرِقُونُ وَالْتَقَالَ وَلَا تَسْلُكُوا مَسَالِكَ أَعْدَائِي وَلَا تَسْلُكُ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَلَا تَسْلُونُ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَلَا تَسْلُونُ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَسَالُونُ أَعْدَائِي وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالُونُ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالُولُونُ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالُونُ وَالْتَقَالَ وَالْتَقَالُونُ وَالْتَقَالُونُ وَالْتَقَالُولُونُ وَالْتَقَالُونُ وَالْتَقَالُ وَالْتَقَالُونُ وَالْتُعْلِقُونُ وَالْتَقَالُونُ وَالْتُعْلِقُونُ وَالْتُعْلِقُونُ وَالْتُعْلِقُونُ وَالْتَقَالُونُ وَالْتَقَالُونُ وَالْتَقَالُونُ وَالْتُعْلَالُونُ وَالْتُعْلِقُونُ وَالْتُعْلِقُونُ وَالْتَقَالُونُ وَالْتُعُونُ وَالْتُعْلِقُونُ وَالْتُعْلَالُونُ وَالْتُعُلِقُونُ وَالْتُعُونُ وَالْتُعُلُونُ وَالْتُعُونُ وَالْتُعُونُ وَالْتُعُونُ وَالِلْتُعُونُ وَالْتُعُونُ وَالْتُعُونُ وَالِلْتُعُونُ وَالْتُعُونُ

#### قد يسأل أحدكم: ما المقصود بأننا موالون لجهة معينة؟

التولي والولاء: هو الارتباط المنهجي بين المُوالي والموالي والموالي والموالي والموالي المه أي بعد أن يحدد شخصاً يسعى لاتباعه والاقتداء به، والله تعالى أوجب على المسلمين تولي الله ورسوله وأهل البيت عَلَيْهِمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤتُونَ الرَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾. (١٨)



بينما حررم علينا موالاة الكافرين والفاسقين على مستوى العقائد والأخلاق والسلوك والعادات.. ولذا ترتب على التعلّق بالمغنين ضياع الهُوية الإسلامية واستبدالها بالهُوية الجاهلية... في حين وجب على المسلم الافتخار بالهُوية الإسلامية التي ليس لها مثيل بالكون؛ لأن الله تعالى صرّح في القرآن بأن الله تعالى صرّح في القرآن بأن أحّة مُن هي خير أمّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾. (١٩)

أي نحن خيرُ أمة لأننا آمنا بدين الله الإسلامي وهو دينه الوحيد، قال تعالى : إنَّ الدِّينَ عندَ اللَّه الْإسْلام وقال أيضاً: ﴿ وَمَن الله عنه الْإسْلام وقال أيضاً : ﴿ وَمَن الْوَحيد، قال تعالى : إنَّ الدِّينَ عندَ اللَّه الْإسْلام وينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ (٣) ... ولكن أفضليتنا على الأمصم الأخرى مشروطة بالمحافظة على هُويتنا الإسلامية واتباع كل أحكامها وإحيائها بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

نحن خيراً مدة؛ لأن لدينا قادة ربانييان نصبهم الله تعالى أسوة وقدوة للبشرلا مثيل لهم بكل الكون منذ أن خلق أدم وإلى قيام الساعة، وهم محمد وعلى وفاطمة والحسان والحسين، والتسعة المعصومون من ذرية الحسين عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ، والواجب علينا أن نتمسك بهذه الهُوية الإسلامية للموت، قال تعالى: ﴿ يَأْيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (١٣)

فهل يعقل أن استبدل هُويتي الإسلامية بهُويـة كافرة ضائعـة?، هل يعقل أن أترك حجج الله الطاهرين، وأهرول خلف مغنين فسقة وكفرة ملحدين. أحدهم اسمه جونق (Jung)، والآخرجيون (Jeon)، كيم (Kim)، مين (Min) وأسماء أخرى لم ينزل الله بها من سلطان.

قد يعترض بعضهم قائلاً: أنا لّما أستمع للأغاني وأتابع الأفلام والمسلسلات التي تتضمن لقطات محرّمة وفاسدة..لا أقصد أن أترك محمد وآل الله عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ؟

الجواب: لزم أن نعرف أن الله وأئمة الهدى في جانب، بينما الجواب: لزم أن نعرف أن الله وأئمة الهدى في جانب، بينما أعداؤها الذياب بالجانب





الثاني المقابل.... فالإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ في يصوم عاشوراء كان في جانب والأعداء في جانب آخر... فأنت لو كنت حاضراً في صبيحة يصوم عاشوراء، فأي جانب ستختار؟

على الأغلب ستقول: (أختارأن أكون بجانب الإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ)

ولكن الذي يكون مع الإمام الحسين عَيَهِ السّامُ ليزم عليه اتباع أوامر قائده.. والإمام الحسين عَيَهِ السّامُ أمرنا بطاعة الله وبطاعة رسوله وأهل بيته عَيَهِم السّامُ ومنها حرمة سماع الأغاني وحرمة رسوله وأهل بيته عَيَهِم السّامُ ومنها حرمة سماع الأغاني وحرمة البياع المفسدين لقوله تعالى: ﴿وَلاَ تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ \* الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلاَ يُصْلِحُونَ ﴾ (٣٣)، ولكن الدي يسمع الأغاني معنى ذلك أنه اتبع يزيد وأعوانه في سماع الأغاني، وفعل المحرمات.. ولندا السامع للأغاني بالعمل صارمع أعداء الإمام الحسين عَيْهِ السّامة للأغاني بالعمل صارمع أعداء الإمام الحسين عَيْهِ السّامة الله المحرمات السّامة الله المحرمات السّامة المسلمة المسلمة السّامة المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة النّائية السّامة المسلمة النّائية السّامة المسلمة النّائية السّامة النّائية السّامة المسلمة المسلمة النّائية السّامة المسلمة النّائية السّامة النّائية الله المسلمة النّائية السّامة اللّائية السّامة النّائية السّامة النّائية السّامة السلمة النّائية السّامة المسلمة السّامة النّائية السّامة النّائية المسلمة المسلمة السّامة النّائية ال

ونحن في زماننا هذا إما نكون مع الإمام الحجة عج أو مع أعدائه... والذي يحدد ذلك هو اتجاه بوصلة سلوكنا وأعمالنا، فإن كانت متجهة للفسق والفجور -كسماع الأغاني فهذا يعني أننا مع الجهة المعادية للإمام المهدي عَيَهِ السَّلامُ، وإذا كانت بوصلة سلوكنا وأعمالنا متجهة للتقوى والانقياد لأوامر الله تعالى ورسوله وأهل بيته عَلَيْهِ السَّلامُ فهذا يعني أننا مع جهة إمامنا المهدي عجل الله تعالى فرجه.

إذاً تبين من خلال ما تم طرحه أن الغناء شقاء وليس بسعادة؛ لأنه يترتب عليه خسارة الدنيا والآخرة، وهذا ما صرّح به تعالى في ذيل الآية الكريمة -محل البحث- بأن عاقبة من يسمع الأغاني هو العذاب المهين بقوله: ﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّمِينٌ ﴾. (٣٤)



يقول صاحب كتاب الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: أما وصف العذاب بـ (المهين) فلأن العقوبة متناغمة مع الذنب، فإن هولاء قد استهزؤوا بآيات الله وأهانوها، ولذلك فإن الله سبحانه قد أعد لهم عذاباً مهيناً، إضافة إلى كونه أليماً.

#### المبحث الرابع: مُبرّرات وهمية لسماع الأغاني

ذات يصوم إحدى المُدرّسات سالتُ طالبات المدرسة عن الأسباب التي ووزعت عليهن الأسباب التي دفعتهن للاستماع إلى الأغاني، ووزعت عليهن أوراقاً ليتم تدوين الأسباب فيها، وبعد الاطلاع عليها تبين أن أعلاها نسبة هما المبرران الآتيان:

المُبرر الأول: أن سماع الأغاني ينفعنا في أمور نفتقرها في ديننا الإسلامي، ومنها أنها تعطينا الأمل والرجاء وتشجعنا على النجاح وتمنحنا التحفين من خلال كلماتهم التي يطرحونها !!!

الجواب: نرد عليه بهاتين النقطتين:

أولاً: إن عدم اطلاع الفرد على مباديء الأمل والرجاء في ديننا الإسلامي لا يدل على عدم وجودها فيه، فالقاعدة تقول: ديننا الإسلامي لا يدل على عدم وجودها فيه، فالقاعدة تقول: (عدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود)، فلو نفترض أن لدى إحداكن مكتبة متنوعة ومن ضمنها كتب مختصة بالأمل والرجاء، ولما ألقت نظرة على المكتبة لم تنتبه لكتب الأمل والرجاء، فهل يحق لها أن تقول إن مكتبتها لا تهتم بما يتعلق بالأمل والرجاء؟

الجواب: لا يحق لها ذلك؛ لأنه اتهام باطل وهذا الأمر ينطبق على محل كلامنا، فأحدنا لوكان منصفاً، وراجع النصوص الشرعية من القرآن والسنّة سيجد أن أغلبها تدعو





للأمل والرجاء.. ابتداءً من الله تعالى الدي يتصف بصفات تبعث الأمل والرجاء في نفوسنا، فمن أسماء الله: الغقار، الرحمن، الرحمن، التقادر، الشافي، الرحمن، الرحمين، المجيب وغيرها... وأيضاً قادتنا وأئمتنا الأطهار عَيَهِمُ السَّلَامُ يبعثون الأمل في نفوسنا لكونهم يتصفون بأخلاق الله، وعلى يبعثون الأمل في نفوسنا لكونهم يتصفون بأخلاق الله، وعلى رأسها خُلق الرحمة، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ . (١٣)، وهم يحثوننا على التفاؤل وترك التشاؤم، روي عن الإمام علي عَيْدِالسَّلَامُ: « تفاعل بالخير تنجح». (١٧) ألا يبعث ذلك الأمل والرجاء في نفوسنا؟

ونحــن عندمـا نفتــح القــرآن نجـد أن أغلــب آياتــه تحــث علــى الأمــل والرجـاء، والقصــص المرويــة فيــه أكبــر دليــل علــى ذلــك، نذكــر منهـا مـا يلــى:

- ﴿ نَبِيِّ اللَّهُ زَكَرِيا عَلَيْهِ السَّلَامُ، وهـ و فــي الــــ ٩٩ عامـاً وامرأتــه فــي ٩٨ عامـاً رزقــه الله يحيــى عَلَيْهِ السَّلَامُ أليســت هــذه القصــة تبعــث الأمــل والرجـاء؟
- ه قصّه النبسيّ موسسى عَلَيْء السّكمُ عندما أمر اللّه أمّه بإلقائه في الله الله أمّه بإلقائه في الله الله ورغه ورغه ولك حفظه الله وتربعى في حضن أعدائه ونصره الله تعالى، ألا تبعث هذه القصة على الأمل والرجاء؟
- الله بذبي الله إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ حينما أمره الله بذبح ابنه، ففداه الله بذبح عظيم، ألا تبعث هذه القصة على الأملل والرحاء؟
- البئر مصدة نبي الله يوسيف عَلَيْهِ السَّلَامُ حينما رمده إخوته في البئر والبئر في البئر في البئري والتقير بأبيه يعقروب في البئري والتقير بأبيه يعقروب





بعد فراق أربعين سنة، ألا تبعث هذه القصة على الأملل والرجاء؟

نبيّ الله أيوب عَلَيهِ السَّلامُ حيث بقي مبتلي ومريضاً لمُدَّة ثماني عشرة سنة، وبمجرد أن دعا الله تعالى رفع الله عنه كل الابتلاءات، عشرة سنة، وبمجرد أن دعا الله تعالى رفع الله عنه كل الابتلاءات، قطال تعالى وأيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَنِيَ الضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّ ﴾. (٢٩) ألا تبعث هذه القصة على الأمل والرجاء؟، وغيرها من القصص القرآنية ...

وتارة يبعث الله فينا الأمل والرجاء بطرق أُخرى غير الأسلوب القصصي، كأن ينهانا عن اليأس ويحذرنا منه حتى لوكنا في أشد المحن، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَاٰيْتُسُواْ مِن رَّوْحِ ٱللّهِ إِنَّهُ لَا يَاٰيْتُسُ مِن رَّوْحِ ٱللّهِ إِنَّهُ لَا يَاٰيْتُسُ مِن رَّوْحِ ٱللّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكُفِرُونَ ﴾ (٤٠)

وكي لا نياس، ويكون في قلوبنا الأمل والرجاء قال لنا تعالى: ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ﴾(١٤)

وكي لا نياس أخبرنا بأن الدعاء سبب في رفع البلاء، ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ (اك)

وكي لا نياس أخبرنا بأن نتوسل بأهل بيت النبوة، قال تعالى، ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَامُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَامُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا وَلَوْ أَنَّهُمْ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا وَعِيمًا ﴾ (٤٣)

بل الله تعالى أعطانا الأمل حتى لوكانت ذنوبنا كثيرة، قال تعالى الله تعالى الله تعالى أَنفُسِم لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَعْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا ، إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ( الرَّحِيمُ اللَّهُ )

أليست كل هذه النصوص الشرعية تزرع الأمل والرجاء في الميست كل هذه النصوص الشرعية تزرع الأمل والرجاء في نفوسنا؟؟﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾. (٤٥)

ولذا فالمشكلة فينا لا بالإسلام؛ لأن المربين كانت تربيتهم الإسلامية





للأجيال ناقصة، وأيضاً نحن مُقصّرون لأننا لهم نُتعب على تربية أنفسنا وفق مباديء وقيّم الإسلام، بل اكتفينا بأن أدرّنا وجوهنا عن شريعة الله وتوجهنا إلى الملحدين والفاسقين والمغنين.

إن الصذي يسمع الأغاني بحجة أنها تمنحه التحفيزالذي افتقدوه في الدين الإسلامي.. فهذه الحجة باطلة أيضاً؛ لأن دينا الإسلامي الحنيف قائم على التحفيز... وما ذكرناه (بأن الدين الإسلامي هو دين الأمل والرجاء) فهذا بذاته يُعَدُّ تحفيزاً لنا، بالإضافة إلى أن الإسلام يحفزنا لكل فضيلة، ولكل خلق وسلوك حسن، كالتحفيزعلى العمل، وعلى الدراسة، والتحفيز على التراحم بين الناس، ونشر العدل ورفض الظلم، والتحفيز على الطنن، وكظم الغيراً على الصبر، على الكرم، على حسن الظلن، وكظم الغيرة، وغيرها من الفضائل...

إن ديننا الإسلامي يحفزنا على تقويم أنفسنا وتنميتها كالروايات التي تحفزنا على ترك الخوف، كما روي عن الإمام على ترك الخوف، كما روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إذا هبت أمراً فقع فيه، فإنّ شدّة توقّيه أعظم مما تخاف منه». (١٤)

وتحفزنا على اكتساب صفة الحلم، روي عنه عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إِنْ لَكِمْ وَتَحَفَّزِنَا عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إِنْ لَكِمْ تَكُنْ حَلَيْمَا فَتَحَلَّمُ، فَإِنَّهُ قَلَّ مَنْ تَشَبَّه بِقَوْمٍ إِلَّا أَوْشَكُ أَنْ يَكُونَ مِنْهُ مِهُ فَي اللهُ ال

ومن الأساليب التي استعملتها النصوص الشرعية للتحفيز هي أنها رتبّت على من أطاع الله وعلى من تحلى بأحد الأخلاق الحسنة ثواباً عظيماً، فمثلاً روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إذا قام المصلّي إلى الصلة، نزلت عليه الرحمة من أعنان السماء إلى الأرض، وحفت به الملائكة، وناداه ملك، لو يعلم هذا المصلّي ما في الصلاة ما انفتال. ألا يعد هذا تحفيزاً على الصلة؟ ». (١٤)



وروي أيضاً عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « من سعى في حاجة أخيه المسلم طلب وجه الله، كتب الله عزوجل له ألف أخيه المسنة ». (١٤) ألا يعد هذا تحفيزاً على مساعدة الآخرين وقضاء حوائجهم؟

وعـــن الرســول الأكــرم صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ: « الــكادُّ علـــى عيالـــه كالمجاهــد فــي ســبيل الله». (٥٠) أليــس هــذا تحفيــزعلـــى حفــظ العائلــة؟... بــل حتـــى النصــوص التــي رتبــت العقــاب علـــى ممارســة المعاصــي فهــي تحفيــزلنــا علـــى الاســـتقامة وتطبيــق العــدل وتـــرك الظلـــم.

ولكن حينما نأتي إلى التحفيز المطروح في الإعلام سواءً أكان الطارح للتحفيز مسلم أو كافر، فهي على قسمين، القسم الأول منه السني يعرض مقاطع فيديو فيها مشاهد سليمة خالية من الإثارة والأغاني والموسيقي اللهوية، تتضمن عبارات جميلة محفزة، تبعث على النشاط وتقوي العزيمة، كأن تخبرك إذا فشلت فلا تياس بل قُم وحاول مرة ثانية وثالثة ورابعة وتيي تنجرت فمتابعة المحفزات الخالية من الفساد وترويج الضلال لا إشكال فيه.

ولكن القسم الثاني من هذه المحفزات هو القسم الأكبر المصروج في وسائل الإعلام، هو التحفيز على ممارسة الرذيلة والأخلاق المنحرفة? فهذه المحفزات بما أنها مقترنة بشيء من الفساد أو فيها ترويح للضلال لذا يحرم مشاهدتها أو سماعها.

مثال ذلك الذين يتابعون الأغاني سيجدون التحفيز الموجود فيها هو تحفيز محرم؛ لأنه مخصص لإثارة الشهوات واللذات المحرمة، فأنت حين تسمع الأغاني وتتابع الأفلام المنحلة ستجدهم يطرحون كلاماً قبيحاً يحث على ملامسة الحبيب ومعانقته.. وأنه صار معبوده؛ لأنه يفكر فيه في الليل



والنهار ولا يهدأ له بال إلا بممارسة محرمة، ويجعلونها هي الغايدة التي للزم أن يسعوا لتحقيقها في الحياة... إلى النادة التاب المادة المادة المادة التاب التاب المادة التاب التاب المادة التاب المادة التاب المادة التاب ا

هــل هــذا هــو التحفيــز الــذي يعجبكــم؟... إن تحفيزهــم يحــث علــى اتبـاع الشــهوات والهــوى.. يحــث علــى تعــري المــرأة ويحــث الفتـــى والفتــاة والمتــزوج والمتزوجــة علـــى الزنــا والخيانــة... تحفيزهــم يحــث علــى ممارســة الشــذوذ الجنســي، وعلــى التخنيث وغيرهــا مــن الرذائــل... انتبهــوا يــا مواليــن هــذا التحفيــزيدفعكــم إلــى الهاويــة... إلــى خســارة الدنيــا والآخــرة... تحفيـــزيدفعكــم إلــى الهاويــة... إلــى خســارة الدنيــا والآخــرة... تحفيـــزيدفعكــم إلـــى الهاويــة... إلـــى نـــارجهنــم وبئــس المصيـــر.

لـذا فاحـذروا أن تنجذبوا خلـف كل محفـزإلا إذا كان طاهراً... وسـأعرض عليكـم إحـدى نتائـج تحفيزهـم المنحـرف، حيـث أثبتـت الدراسـات الحديثـة بـأن أعلـى نسـب الانتحـار فـي العالـم تصدّرتهـا الـدول الكافـرة، بينمـا أقـل نسـب انتحـار فـي العالـم هـي فـي الـدول الإسـلامية، فحسـب منظمـة الصحـة العالميـة تـم إصـدار وثيقـة تـم الإفصـاح عنهـا فـي ١٥ ديسـمبر ٢٠١٩ علـى موقـع واي باك مشـين، مضمونهـا بـأن كوريـا الجنوبيـة -التـي انخـدع أغلـب الصبيـان بأغانيهـا- احتلـت المرتبـة الأولـى فـي صـدارة ٣٠ دولـة مـن دول منظمـة التعـاون الاقتصـادي والتنميـة ، بمعـدل انتحـار ٤١ شـخص منظمـة التعـاون الاقتصـادي الكتئـاب وفقـدان الأمـل النفسـي. (١٥) نسـب الانتحـار ترجـع إلـى الاكتئـاب وفقـدان الأمـل النفسـي.. (١٥)

أليس من باب أولى إذا كانت هذه الفرق الغنائية والراقصة، والأفلام والإنمي والتي تقولون أنها تمنح التحفيز والأمل أن تؤثر على سكان بلدهم قبل أن تؤثر على الآخرين؟، بل تبين أن بعض هؤلاء – من مغنين وممثلين ومشاهير – الذين تأخذون منهم الأمل انتحروا أيضاً... إذاً هذه المحتويات الفاسدة تحفز على الانهيار، وستصل بالفرد المتابع لهم بالتدريج إلى الضياع والياس والاكتئاب وفقدان الأمل النفسي والضياع، فلزم التفريد بين التحفيز السلمي والإيجابي، بين التحفيز الدي



يكامــل الــروح وبيــن الــذي يسـافلها.

المبرر الثاني: نحن نسمع الأغاني ونتابع الأفلام والمسلسلات والكارتون والإنمي رغم الانحراف الذي فيها؛ لأنها تعلّمنا كيف نتعامل مع الحياة، مع الناس، مع الحزن، مع غدر الآخرين، وهذا لم نجده في الشريعة الإسلامية!!

ونرد عليه في النقاط الآتية:

أولاً: نحـن مـن بـاب الإنصـاف لا ننكـرأن فـي الأفلام والمسلسـلات والكارتـون والإنمـي بعـض الأمـور التـي تفيـد الإنسـان، ولكـن المصيبـة تكمـن فـي الأمـور الأخـرى التـي تضـر وتـؤذي الإنسـان أكثـرممـا تنفعـه وتفيـده...

مثال ذلك: إن متابعتها مثلما تُعلَّم على التحفيز والنشاط والنظافة والتنظيم وغيرها فإنها بالمقابل تُعلَّم على التعري والنظافة والتنظيم، وتحفز على التخنيث وعقد علاقات غير والاختلاط المحرم، وتحفز على التخنيث وعقد علاقات غير مشروعة كالنظر المتبادل بين الجنسين والملامسة والخيانة والميوعة وما يترتب عليها من انهدام للأسروضياع المجتمع، بل هناك أغان فيها عبارات تشكك سامعيها بوجود الله وتروج للكفر والإلحاد أفاى ضرر أعظم من هذا!!

إذاً لوعملنا مقارنة بين منافعها ومضارها سنجد حتماً أن ضررها أكبربكثير من نفعها ... والعاقل يحكم بلزوم تركها... وهدذا من قبيل تحريم الله للخمر والقمار؛ لأن في الخمر منافع ومضار، ولكن لكون ضرره أكثر من نفعه لذا حرمه منافع ومضار، ولكن لكون ضرره أكثر من نفعه لذا حرمه الله تعالى قائلاً ﴿ يَسْلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِ قُلْ فِيمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَفْعِهما ﴾ (10)

: مـن قـال إن الديـن الإسـلامي لـم يعلمنـا كيـف نتعامـل مـع الحيـاة؟



فالإسلام علمنا كيف نتعامل مع الإنسان ابتداءً من لحظة ولادته -بأن نودن في أذنه اليمنى ونقيم في اليسرى-، وانتهاءً بموته -بأن نلقنه الشهادتين، والإقرار بالنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا آلِهِ وَسَلَّمَ وإمامة الأئمة الأطهار عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، وما بين الولادة والممات - في مُدَّة حياته - علّمه الإسلام كيف يتعامل في كل جانب من جوانب حياته...

ف كل الأئم قالاً الطهار عَلَيْهِمُ السَّلَامُ تطرق والها وبالأخص الإمات علي عَلَيْهِ السَّلَامُ، فراجع وانه ج البلاغة ولو بالوقوف على الكلمات القصار، أو راجع وارسالة الحقوق للإمام زين العابدين عَلَيْهِ السَّلَامُ التي فيها خمسون حقاً، وهي تعلّم الإنسان كيف يتعامل مع فيها خمسون حقاً، وهي تعلّم الإنسان كيف يتعامل مع أولاده، الحياة ... كيف يتعامل مع ربه، مع إمامه، مع والديه، مع أولاده، مع العدو، مع العدو، مع الحيوان، مع البيئة، بل حتى تعلّمنا كيف نتعامل مع مشاعر جوارحنا من سمع وبصر وغيرها.. كيف نتعامل مع مشاعر الحين والفرح والحب والبغض وغيرها.

وهكذا فالإسلام تدخّل بكل تفاصيل حياتنا الصغيرة والكبيرة لدرجة أنه طرح علينا عدة إرشادات تعلمنا كيف نتصرف عندما ندخل لبيت الخلاء لكي نقضي حاجتنا.

وسبب هذا التفصيل؛ لأن الإسلام دين فطري مُتكامل وشامل، يتخذه المسلمون كمنهج لحياتهم في جوانبها المختلفة، وبذلك لا يوجد في الكون دستورعلم الإنسان كيف يتعامل مصع الحياة مثل الدستورالإسلامي.

إذاً من الأسباب التي دفعت الناس للانحراف وسماع الأغاني هو جهلهم للدين الإسلامي وهجرهم لكنوز الله وآل الله عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ واستبدالها بمياه أسنة نجسة.

ونحــن نوجــه عتبنا إلــى وزراة التربيــة التــي غيّبــت هــذا التــراث العظيـــم عـــن أولادنــا وشـــبابنا ولـــم يذكـــروه فـــي المناهـــج



الدراسية والذي يفترض أن يتم تدريسه لهم بأسلوب يتناسب مع إدراكهم ابتداءً من الصف الأول الابتدائي وانتهاءً إلى آخر مرحلة من الجامعة....

ولكن نقول لهم كما قال تعالى: ﴿ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ (٣٠)، وبالتأكيد فالمسوفولون سوف يتحملون إثم ضياع هذه الأجيال، ولكن بنفسس الوقت يبقى المكلف مسوؤلاً عن تربية نفسه ويُحاسب على تقصيره.

### قد يسائل أحدكم: هل يجوز سماع الموسيقى الخالية من الغناء؟

الجواب: لقد ذكر الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني (دام ظله) بأن الموسيقى تارة تكون محلّك وهي الموسيقى غير المناسبة لمجالس اللهو واللعب، وتارة تكون محرمة وهي الموسيقى الموسيقى المناسبة لمجالس اللهو واللعب. (١٤٥)

حيث يُعَدُّ اللَّه وبالاَلات الموسيقية من الذنوب الكبيرة، فقد روي عن الإمام الرضا عَلَيْهِ السَّلَامُ: « بأن الاشتغال بالملاهي من الكبائر». (١٥) ويظهر من بعض الأحاديث أن أول من استخدم الكبائر» ويظهر من بعض الأحاديث أن أول من استخدم المعازف بغرض اللَّه وهو إبليس (لعنه اللّه)، فقد رُويَ عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ أنه قال: « لَمَّا مَاتَ آدَمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَ شَصَت به إبليسُ وَ قَابِيلُ الْمُعَارِفُ وَ وَقَابِيلُ الْمُعَارِفُ وَ وَقَابِيلُ الْمُعَارِفُ وَ الشَّاهِ مَا اللَّمَا مَاتَةً بِاَدُمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، فَكُلُّ مَا كَانَ فِي الْأَرْضِ مِنْ هَذَا الشَّكَرُ بِ النَّاسُ فَإِنَّمَا هُو مَنْ ذَاكَ ». (١٥) الشَّرْبِ النَّذِي يَتَاكَذُهُ بِهِ النَّاسُ فَإِنَّمَا هُو مَنْ ذَاكَ ». (١٥)

وهذا الموقف يذكّرني بالمعازف والملاهي التي استخدمها أهل الشام شماتة بمقتل سيد شباب الجنة وأهل بيته وأصحابه وسبي نساءه... حيث يروى (كان دخول الركب الحسيني إلى دمشق نهاراً وأهلها قد علّقوا الستور والحجب والديباج، فرحين مستبشرين، ونساؤهم يلعبن بالدفوف، ويضربن على الطبول، كأنه العيد الأكبر عندهم. وروي عن سهل بن سعد الساعدي الصحابي أنه قال: «





خرجت إلى بيت المقدس حتى توسطت الشام فإذا أنا بمدينة مطردة الأنهار كثيرة الأشجار قد علقوا الستور والحجب والديباج وهم فرحون مستبشرون وعندهم نساء يلعبن بالدفوف والطبول، فقلت في نفسي: لعل لأهل الشام عيداً لا نعرفه نحن. فرأيت قوماً يتحدثون، فقلت: يا هؤلاء ألكم بالشام عيد لا نعرفه نحن؟ قالوا: يا شيخ نراك غريباً! فقلتُ: أنا سهل بن سعد قد رأيتُ رسول الله صَالِّللهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الهِ وَسَالًا وَصَالًا وَحملتُ حديثه، فقالوا: يا سهل ما أعجبك السماء لا تمطر دماً والأرض لا تخسف بأهلها. قلتُ: ولمَ ذلك؟ فقالوا: هذا رأس الحسين عترة رسول الله صَالِّللهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الهِ وَسَالًا يهدى رأس الحسين والمن العراق إلى الشام وسيأتي الآن. قلت: وا عجباه! يهدى رأس الحسين والناس يفرحون؟!» (٧٥)

نعــم كل هــذه الأحــداث المروعــة والرزايــا قــد شــهدها صاحب الذكــر الإمــام الباقــر عَلَيهِ السَّلَمُ والــذي كان لــه مــن العمــر ثــلاث أو اربع سـنوات، وحينمــا رجعــوا إلــي المدينــة عــاش بظــل والــده الإمــام الســجّاد عَليهِ السَّلَمُ إلــي أن توفــي فانتقلــت الإمامــة إلــي ولــده الباقــر عَليهِ السَّلَمُ اللــني اســتمر فــي أداء مهامــه فــي هدايــة النــاس ونشــر علــوم أهـــل البيــت عَليهِ السَّلَمُ ونصــرة الإســـلام والمســـلمين بينمــا اســـتمر أعــداؤه فـــي معاداتــه والســعي لقتلــه... ولقــد فعلهـــا الملعــون الطاغيــة هشـــام بـــن عبــد الملــك الــذي أمــر بقتلــه فــدُس إليــه الســـم.

قال المؤرخون: إنه لما حان حينه عَيَهِ السّكمُ وتيقن وفاته أوصى إلى ابنه أبي عبد الله الصادق عَيَهِ السّكمُ بجميع ما يحتاج إليه الناس وسلم إليه ما كان عنده من مواريث الأنبياء وسلاح الناس وسلم إليه ما كان عنده من مواريث الأنبياء وسلاح رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَعَلَا آلِهِ وَسَلَمَ . قال الإمام الصادق عَلَيْهِ السّكمُ : كنت عند أبي عَلَيْهِ السّكمُ في اليوم الذي قبض فيه فأوصاني بأشياء في غسله وكفنه وفي إدخال قبره، قلت: جعلت فداك والله يا أبتاه ما رأيتك منذ اشتكيت أحسن هيئة من اليوم وما أرى عليا أثر الموت.

وفي بعض الكتب أنه عَلَيْهِ السَّلَامُ أوصى بثلاثمائة درهم لمأتمه وفي بعض الكتب أنه عَلَيْهِ السَّلَامُ أوصى بثلاثمائة درهم لمأتمه وذلك لتستأجر له نصوادب يندبنه في منى أيام منى. وكان



عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ يرى ذلك من السنة لأن رسول الله صَاَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ قال التَّالَةُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْكُم أَلِي عَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَسَلَّ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ وَعِلْمَ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَي

وفي نور الأبصار: أوصى الباقر عَلَيْهِ السَّلَامُ لولده جعفر: أوقف السي من مالي كذا وكذا للنوادب يندبنني عشر سنين بمنى أيام منى. (٥٨)

(أبوذية)

الباقر بالعرش مكتوب يسمــه صدگ من مات سم مسموم يسمه الباقر بالعرش مكتوب يسمه اوخال تعلـم ابموتـه الجعفريـه

أقول: والإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ سمعته ابنته سكينة يوصي شيعته أن تندبه مدى الزمان.

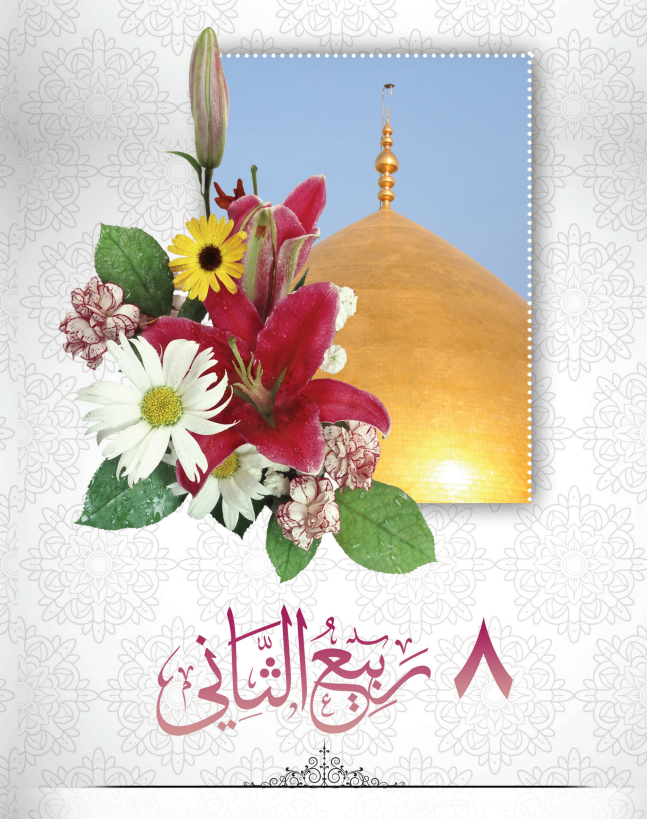
شيعتيمهما شربتم عذبَ ماعٍ فاذكروني او سهمتم بغريب او شهيدٍ فاندبوني فأنا السبطُ الذي من غيرجُرم قتلصوني وبجردِ الخيلِ بعد القتلِ عمدا سحقوني ليتكم في يوم عاشورا جميعا تنظروني كيف استسقي لطفلي فأبوا أن يرحموني وسقوه سهم بغي بدَلَ الماعِ المعين

(مجردات)

عيدي الوصيه الشيعتي هاي مياتم ينصبون العزاي علم علي علم علي علم علي او بلواي او يذكرونّي عد شربة الماي حراوعطش ذوّبن لحشاي (٩٥







ولادة الإمام الحسن العسكري عَلَيْكَالِمُ

#### المناسبة

#### ولادة الإمام الحسن العسكري عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ

#### القصيدة للشاعر صادق درباش الخميس

يومُ الربيع وحيث الكونُ يرتقبُ من بيتِ خير عبادِ اللهِ ينتسبُ فكرِ الإمامة في أنبائه العجبُ صحرحُ الكوكبِ فيه العربُ الله الأنام بأن الغيثَ يقتربُ والسبطُ والمجتبى والسادةُ النجبُ هم خيرُ نسلِ الورى جاءت بها الكتبُ حيث الخلافةُ في الأزمانِ تغتصبُ أنتم مدادُ العلى والدينِ والطنببُ رغم البغاة وذو الأعداء تضطربُ يا حجةَ اللهِ يا تاريخنا الرحبُ فمن محمدِ فيك العزُ مكتسبُ

تجلجل الرعدُ أن واراً كما الشهبُ فقد توه ب نورُ العسكري ب نورُ تسامى إلى العلياء مقتفيا من آل ياسينَ هــلّ النورُ معتاليا مي العلياء مقتفيا مي الأرجاء مرتجاً مي المرتضى جـدُه يكفيه منزلة الله النبي من العليا مودّتهم الله النبي من العليا مودّتهم أبا محمدِ في أكبادنا أليم فيكم سمت راية الإسلام خافقة والقرآنِ مقتضبُ وأنت بالحــقِ والقرآنِ مقتضبُ في صلبكم أودع الرحمنُ قائمكم أودع الرحمنُ قائمكم أبا محمد فقت الصبرَ محتسبا



#### المحاضرة الثانية

#### الردُ الوجيز على مُنكري التقليد

بسم الله الرحن الرحيم فَلَوْ فِي الله فِرْقَةِ مِنهُم طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُ وا فِي اللّهِ وَلِيُنفِرُوا قَومَهُم إِذَا رَجَعُوا فَلَوْ مَنْهُم إِذَا رَجَعُوا فَلَوْ مَنْهُم إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِم لَعَلَّهُم يَحَذُرُونَ (١٠)

#### مباحث الآية الكريمة

المبحث الأول: ما هو التقليد، وما حكمه؟

#### المطلب الأول: ما هو التقليد؟

لقد شرع الله سبحانه في الشريعة الإسلامية أحكاماً تحتوي على واجبات ومحرمات ومستحبات ومكروهات، والعلم السني يجمعها يُسمى بالفقه، فتطبيق الأحكام يهدف إلى سعادة الإنسان في الدنيا و الآخرة، فلولم يلتزم بها الإنسان، لا يصل إلى السعادة المنشودة و لا يأمن من عذاب عصيانها.

ولأهمية الفقه البالغة، فلقد أمرتنا الشريعة بالتفقّه في الدين، وحذَّرت المقصّر في ذلك بالعقوبة والعذاب الإلهي، روي عين الإمام الباقر عَينه السَّلَمُ : «لو أُتيت بشابٌ من شباب الشيعة لا يتفقه لأدّبته». (١١)

ولذا فإن طريق السعادة والنجاة يتمثل بتطبيق كل الأحكام الشرعية، ولكن يا ترى بماذا أمرنا الله، وعن ماذا نهانا؟

(نعــم، بعــض ما أمرنــا بــه واضح في الشــريعة نســتطيع مــن خلال مــا تربَّينا عليه أن نشــخّصه كوجــوب الصــلاة والصيام والحــج، وبعض ما



نهانا عنه واضح كحرمة الكذب والقتل والسرقة، والكثير ما بين هذه وتلك من الواجبات والمحرمات، ستبقى مجهولة للكثيرين.

نحن نعرف أن الشريعة الإسلامية قد ألمَّت بجميع جوانب حياتنا المختلفة، فوضعت لكل واقعة منها حكماً، فكيف سنعرف حكمنا الشرعي ونحن نمارس نشاطاتنا الحياتية المختلفة من الانشغال بالدراسة والعمل والتربية والمهن إلى كيف سنعرف أن هذا الفعل يحله الشارع المقدس فنباشره، وأن هذا العمل يحرمه الشارع المقدس فنناى عنه ونجانبه؟!

إذاً الحلل يكون بالرجوع إلى المتخصصيين في هذا العلم أي: (الفقهاء)، فنأخذ أحكامنا منهم. (أي: نقلدهم).

فمعنى التقليد هو: أن نرجع إلى فقيه لنطبق فتواه، فنفعل ما انتهى رأيه إلى فعله، ونتركه، ما انتهى رأيه إلى تركه، مدن دون تفكير، وإعادة نظر، وتمحيص، فكأننا وضعنا عملنا في رقبته (كالقلادة) محملين إياه مسؤولية عملنا أمام الله)(١١)

وقد أشارت جملة من الروايات إلى هذا المعنى، نذكر منها: معتبرة عبد الرحمن بن الحجّاج، قال: «كان أبوعبد الرحمن بن الحجّاج، قال: «كان أبوعبد اللّه عَلَيْهِ السَّلَامُ قاعداً في حلقة ربيعة الرأي، فجاء الأعرابي فسال ربيعة الرأي عن مسالة فأجابه، فلمّا سكت، قال له الأعرابي: أهو في عنقك؟ فسكت عنه ربيعة ولم يردّ عليه شيئاً، فأعاد المسالة عليه، فأجابه بمثل ذلك، فقال له الأعرابي: أهو في عنقك؟ فسكت ربيعة، فقال له أبوعبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ: هو في عنقه قال أو لم يقل، وكلّ مفتِ ضامن ». (١٣)

(وقد احتاطت الشريعة للتقليد احتياطاً كبيراً ففرضت على المكلف أن يقلّد أعلى المتخصصين في حالة اختلاف آرائهم وأن لا يقلّد إلا من كان عادلاً لا يميل عن الشرع إلى هواه خطوة في كبيرة أو صغيرة؛ لكي يضمن المقلد بذلك أكبر درجة ممكنة من الصواب في





رأي مرجعــه الدينــي، وأمرته فــي اللحظة التي يجــد فيها الأكفــأ والأعلم من مقلــده السـابق أن يعدل إليــه، كل ذلك للابتعـاد بالتقليــد من معنى المتابعة العميـاء والتعصـب المذموم) (١٤)

#### المطلب الثاني: الحكم الشرعي للتقليد

إن الحكـــم الشـــرعي للتقليـــد هـــو: أنـــه واجــب علـــى كلَ مكلّــف غيـــرمجتهـــد ولا محتــاط. والمقصـــود بالاجتهــاد: اســـتنباط الحكـــم الشــُــرعي مـــن مداركـــه المقــــرّرة. (١٥)

والمقصود بالاحتياط العمل الذي يتيقَّن معه ببراءة الذمّة من الواقع المجهول، وهذا هو الاحتياط المطلق، ويقابله الاحتياط النسبي، كالاحتياط بين فتاوى مجتهدين يُعلم إجمالاً بأعلميَّة أحدهم. (١١)

ويترتب على ترك الطرق الثلاثة بطللان أعماله، يقول الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني (دام ظله) في كتابه منهاج الصالحين في مسائلة (١) ما نصه: (عمل غير المجتهد بلا تقليد ولا احتياط باطلل، ....)(١٧)

فقوله: (عمل غير المجتهد بلا تقليد ولا احتياط باطل) بمعنى أن المكلّف غير المجتهد -أي لحم يصل لدرجة الاجتهاد - وغير العامل بالاحتياط، وغير العامل بالتقليد عمله باطلل... وليس المقصود بالبطلان هو بطلان كل أعمال المكلف ولو كانت موافقة لأحكام الشريعة ووجوب إعادتها كلها، بل المعنى ذكره سماحة السيد السيستاني دام ظله في نفس المسائلة بقوله: (... بمعنى السيستاني دام ظله في نفس المسائلة بقوله: (... بمعنى الناه لا يجوز له الاجتزاء به ما له معالم بمطابقته للواقع، إلّا أن يحصل له العلم بموافقته لفتوى من يجب عليه تقليده فعالًا.)(١٨)

وللتوضير نذكر المثال الآتي: مكلّف لمُدّة سنوات كان



#### يصلي ويصوم وينفق بدون تقليد، فهل أعماله صحيحة أم باطلة؟

الجواب: حتى يعرف المكلف ذلك وجب عليه أن يقارنها مع فتاوى أعلم مراجع التقليد في حياته، فإذا تبين أنها موافقة لفتاواه فهى صحيحة، ولكن المشكلة تكمُن فيما لــو كانــت أعمالــه مخّالفــة للشــرع، فتـارة الخــلاف يكــون في نقطــة يعــذرفيهـا الجاهـل القاصــركمــن كان لا يصــوم لأنــه لا يعرف أن الصوم واجب شرعاً، وأخرى لا يعذر فيها الجاهل فيترتب عليها البطالان ووجوب إصلاحها كقضائها .. فلوكان يصلع لمُدَّة سنوات ولم يعرف أن (تكبيرة الإحرام) واجبة فلـــم يـــأتِ بهـــا فهنـــا صلاتـــه باطلـــة ووجـــب قضاؤهـــا ســــواءً أكان جاهـــلًا أو عامــداً، وإذا أصــرّ علــى أداء أعمالــه بــدون تقليــد فيــوم القيامـــة لـــن يعـــذره الله تعالـــى فيمـــا لـــو تبيـــن أن بعـــض أعماله باطله، روى أنه سُئل جعف ربن محمد عَلَيْهِمَاالسَّلَامُ عـــن قولـــه تعالــــى: ﴿ قُلْ فَلِلِّي الحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ فقـــال: « إن اللَّه تعالــــى يقولُ للعبد يصوم القيامصة عبدي أكندت عالماً؟ فصإن قصال: نعصمٍ، قال له: أفلا عملت بما علمت؟ وإن قال: كنت جاهلا، قال له: أفلا تعلمت حتى نعمل؟ فيخصم فتلك الحجة البالغـــة ». (۱۹)

#### المبحث الثاني: الرد على مُبرِّرات منكري التقليد

في هذا المبحث سنتكلم عن المبررات أي: المسوغات والأعذار التي يحتج بها أشخاص من أجل إقناع الناس وحثهم على تسرك التقليد، والذي يترتب عليه ضياع الدين وخسران الدنيا والآخرة.

المُبِرِّ الأول: لا توجد أدلة تثبت وجوب التقليد، فلذا لا داعي لتقليد مراجع الدين!!



ذكرنا لا بدّ للمكلّف -إذا لم يكن أهلاً للاجتهاد أو الاحتياط من التقليد لمعرفة الحكم الشرعي والوظيفة العملية، بمعنى رجوع المكلّف الجاهل بالأحكام إلى العالم بها، ويستدلّ على ذلك بعدّة أدلّة، منها:

### أولاً: الدليل العقلي على وجوب التقليد

إن رجوع الجاهل للعالم من الأحكام الفطريّة و العقليّة، وعلى الإنسان أن يرجع إلى أهل الفيّ في كلّ أمرليس له فيه تخصّص أو بصيرة، فيتبع إرشاداتهم الواعية، فيرفع بها جهله ويمهّد بها سبيله، فيان قال: (إنّني لا أرجع إلى أهل الفنّ حتّى أفهم دليل ذلك) فإنّه سيكون قد ألقى بنفسه في أليف مخاطرة و تهلكة.

لقد أوتينا قليلًا من العلم، فكيف سيمكن للإنسان أن يقض بشكل كامل على كلّ علم من علوم الدنيا ومن العلوم المجرّدة لعالم الملكوت، ثمّ يكون العلوم الإلهيّة والعلوم المجرّدة لعالم الملكوت، ثمّ يكون في صدد العمل و الفعل؟!

ذاك أمــرمحــال، لأنَّ وجــود الإنسـان محــدود، و لــن يمكنــه مــن الإحاطــة بالعلــوم غيــر المحــدودة.

إنّ المريض الذي يُراجع الطبيب لا يمكنه أن يقول له: إنّني لن أستعمل الدواء الذي تريد إعطاءه حتّى أعلم ما هو، و ما هي تركيباته، ومتّم استُخلصتُ موادّه، وما الفعل والانفعالات التي سيؤثرها في بدني ولو قال ذلك، فلن يكون أمام الطبيب من سبيل إلّا أن يقول له: لا تستعمل الدواء، و اذهب لتموت!

الطبيب يقول: لقد درست وطالعت سنين طويلة حتّى حصلت على الخبرة، ولقد أنفقت عمري حتّى فهمت وأدركت: وعليك أنت أيضاً وفق هذا المنوال أن تقضي العمر في المطالعة والتجربة لتفهم دليل ذلك!





فان أصغى المريض لكلام الطبيب هذا، فسينقذ حياته ويحصل على حياة جديدة، وإلّا فإنَّه سيسلك طريق الهلك ويحفر قبره بيده.

وفي موسم الحجّ تتوجّ القواف ل إلى بيت الله الحرام، فإن جلس أحد المسافرين في زاوية من المطارقائ الآني لن أصعد إلى الطائرة حتّى أعلم كيف تتحرّك، وأعلم أي خاصيّة للتحريك يوجدها البنزين في محرّكها، وكيف يتحمّ تبديل البنزين إلى الغاز، أبواسطة المراوح أم بالامتصاص؟ وأعلم أساساً كيف تقوم المكابس فيها بتحشيد الهواء وضغطه، أساساً كيف تقوم المكابس فيها بتحشيد الهواء وضغطه، وكيف تقوم بإخراجه؟ وكيف يتمّ نقل حركة المكبس إلى محرور التدوير في محرّك الطائرة؟ وأسئلة أخرى عن آلاف التفاصيل الدقيقة الكهربائيّة والميكانيكيّة ولفيزيائيّة والكيميائية وغيرها، التي صرف في كلّ منها آلاف الأشخاص سنين طويلة مصرف فحصلوا على الخبرة والعلم فيها.

فسيُ قال في جوابه: لعلائ مُختبط قد اضطربت حواسك! تعالَ و اركب، فالطائرة ستتحرّك الآن، بينما ستبقى جالساً في زاوية الجهل هذه، حسناً، فلتجلس و تفكر رثمّ اركب بعد ذلك! ثم تتحرّك الطائرة بالحجّاج فيقومون بأداء مناسك بيت الله الحرام، و يتشرّفون بزيارة المدينة المنوّرة ثمّ يعودون، بينما هذا السيّد لا يبزال جالساً في زاوية المطارمشعولاً في التفكير وفي الحصول على برهان ودليل، و كفى به جهالاً يؤدِّي التي البوس والتخلّف عين قافلة عالىم الوجود، وإلى الحرمان الأيات الإلهيّة، و من مشاهدة السيرة السيرة السيرة السية والسيات الإلهيّة التي وجدت طوال هذا السيفر.



إذاً فعلى من يريد بناء عمارة ما، أن يذهب إلى المهندس المختصّ، و على من يريد خياطة لباس ما أن يراجع الخيّاط. أفيمكنك ترى أن تقول للمهندس وللخياط: ليس لكما الحقّ في الشروع في عملي هذا ما لم تعلّماني تفاصيله و أسراره وتقوما بشرحها لي؟

وعلى ضوء ذلك لا يمكن لأي إنسان يريد العيش في هذه الدنيا بهذا العمر القصير وبهذه الفرص الضئيلة والحدود والقيود التي لا تُحصى، أن يُجيزلنفسه الاجتهاد والتخصّص في جميع الفنون، وعليه حتماً أن يقلّد في كثيرمن الفنون، بيل في معظمها، فيرجع فيها إلى المختصّ في ذلك الفنّ ويتبعم، وإذا ما كان الإنسان أخصائيّاً في أحد الفنون، فإنّه مقلّد في الباقى، (١٠)

وهـذا الأمـرينطبـق علـى مـن يريـد معرفـة الأحـكام الشـرعية، فهـذه المعرفـة تحتـاج للرجـوع إلـى المتخصـص المجتهـد وأخـذ الأحـكام منـه، والتـى تسـمى بالتقليـد.

# ثانياً: دليل الحصر والترديد على وجوب التقليد

ومضمون هذا الدليل أنه ليسس هناك أي بديل محتمل شرعاً - لأغلب الناس- في طريق معرفة الحكم الشرعي غير طريق تقليد الفقهاء المجتهدين، وإذا أردنا أن نفترض وجود بدائل فيمكن حصرها في عدة نقاط وهي:

البديل الأول: الرجوع للإمام المعصوم مباشرة وأخذ الأحكام منه دون وسيط، وهذا الأمراسم يكن متحققاً في عصر الأئمة عَلَيْهِمُّ السَّلَمُ لأن لا يستطيع كل الناس السكن بجنب الإمام ليسالوه عن ما يبتلون له، فكيف ونحن نعيش زمن غيبة الإمام المهدي عَلَيْهِ السَّلَمُ ؟!

البديل الثاني: أن يكون جميع الناس مجتهدين ويستطيعوا البديل الثاني: أن يكون جميع الناس مجتهدين ويستطيعوا السيناط الحكم الشيرعي مان مصادر التشيريع، وهنذا



تكليف بما لا يُطاق، وحاشا لله أن يوجب على جميع البشر ما يف وق وسعهم، قال تعالى: ﴿ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (١٧)

فبلوغ درجة الاجتهاد من أصعب التخصصات العلمية ويحتاج الوصول إليه التفرغ لسنوات طوال قد تستغرق أربعين سنة أو أكثر، فإذا كان كذلك فكيف سيتمكن الناس من التفرغ لتخصصات أخرى كالطب والهندسة وغيرها؟!، وهذا يعنى توقف عجلة الحياة.

ولذا فإن الله تعالى طلب أن يتخصص بعض الأفراد للاجتهاد دون بعض الأفراد للاجتهاد دون بعضه الآخر، قال تعالى: ﴿ فَلَولا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرقَةٍ مِنْ كُلِّ فِرقَةٍ مِنْ كُلِّ فِرقَةٍ مِنْ كُلِّ فِرقَةً مِنْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُ وافِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قُومَهُم إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِم لَعَلَّهُم يَحَذَرُونَ ﴾ (١٧)

البديل الثالث: الاحتياط بين آراء الفقهاء وهو حبيل النجاة إلا أنه متعسر على عامة النياس فضيلاً عن كثير من طلبة الحوزة العلمية، فهو أصعب من العميل بالتقليد الذي يستلزم منه الرجوع إلى مجتهد واحد، بينما الاحتياط يحتاج إلى الإطلاع على رسائل عدة مجتهدين والمقارنة بين آرائهم في كل حكم والاحتياط في حال الاختيلاف، مثال ذلك: لنفترض أن المسافة الشرعية التي تقصر فيها الصلاة على رأي بعض الفقهاء هي كك كم، بينما يسرى بعضهم الآخر من الفقهاء أنها ٤٠ كم ولذا إذا أراد الصلاة في المسافة المحصورة ما بين (٤٠ - ٤٤) كم فإن الإحتياط في المسافة المحصورة ما بين (٤٠ - ٤٤) كم فإن الإحتياط يقتضى أن يأتى بها مرة قَصْراً ومرة تماماً.

ومن خلال الإطلاع على البدائل الثلاثة نجد أن بعضها غير متحقق والآخر عسيراً، فلذا لا مفرمن التقليد لغير المجتهد والمحتاط.

# ثالثاً: الدليل القرآني على وجوب التقليد

ونذكرمنها هاتين الآيتين:



ا. قول تعالى : ﴿ فَلُولا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرقَةٍ مِنهُم طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قُومَهُم إِذَا رَجَعُوا إِلَيهِم لَعَلَّهُم يَحَذَرُونَ ﴾ (٣٣)؛ فهدذه الآيدة الكريمة دلَّدت على وجوب الاجتهاد الدي هو التفقُّده في الدِّين وأنّ هذا الوجوب على نحو الوجوب الكفائي لا العيني التَّها قالت بان الوجوب على نحو الوجوب الكفائي لا العيني الأنها قالت بان هدذا الأمر إنّما يجب على طائفة من كلّ فرقة، فهو وجوب كفائي لا عيني لا عيني التي التيني التين التيني التين التيني التين التين التيني التيني التيني التين التين

إنّ قول تعالى المنفق وليُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْمِمْ ثُولِيَهُمْ فَالْمُرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْمِمْ ثُولِيهِ يَعْدِد وجوب الإندار على الدين هاجروا وسافروا إلى طلب العلم والتفقّ ه في الديّن يجب عليه م أن يقوم والمحمّ بمهمّمة تحذير قومه م وإنذارهم من عدم الالتزام بالشّريعة إذا بمهمّ وهذا الإيجاب للإنذار على المتفقّهين يلزم منه إيجاب قبول إنذارهم من الطّرف الآخر، وإلا كان إيجاب الإندار على المتفقّهين يلزم منه إيجاب الإندار على المتفقّهين يلزم منه إيجاب الإندار والمناب الإندار على المناب الإندار المناب الإندار القبول الغيرة والمناب المناب المناب

اً. قوله تعالى :﴿ فَاسَأَلُوا أَهْلَ الذِّكِرِ إِنْ كُنتُمُ لا تَعَامُونَ ﴾(٥٧)؛ فانّه ظاهر في الله في أنّ وظيفة الجاهيل السوّال من العالم، والمنصرف إرادة السوّال للعميل، فيكشف عن حجّيّة الجواب.(٢١)

### رابعا: الدليل الروائي على وجوب التقليد

الرَّوايات الشَّرريفة الواردة في جواز التَّقليد، بل وجوبه على غير المجتهد والمحتاط كثيرة جداً، نذكر منها:

ا. عـن إسـحاق بـن يعقـوب قـال: سـألت محمـد بـن عثمـان العمـري أن يوصـل لـي كتابـاً قـد سـائلت فيـه عـن مسـائل أشـكلت علـيّ، فـورد التوقيـع بخـط مولانـا صاحـب الزمـان عَيْدُ السَّكُمُ: « أمـا مـا سـائت عنـه –أرشـدك الله وثبتـك – إلـي أن قـال: (وأمّـا الحـوادث الواقعـة فارجعـوا فيهـا إلـي رواة حديثنـا؛ فإنّهـم حجّتـي عليكـم وأنـا حجّـة الله عليهـم». (٧٧)

وأمَّا المقصودُ بِرُواةِ الحديثِ الصواردِ ذكرُهُ م في مَتنِ



الحديث فهم العُلماء والفُقهاء الذين يَستنبطون الأحكامِ من أحاديثهم (عليهم السّلامُ) وليسس مُطلق السّرواة، قال المُحقّقُ النّراقيُّ في «مُستند الشّيعة»: (الظّاهر المُتبادرُ منه الأحكام منه السّراوي للحديث، المُستنبطُ المُستخرجُ منه الأحكام على الطّريق السني أرتضاه الشّارعُ وأمربَهِ، لا مُطلقاً)(٨٧)

اً. رُويَ عِنِ الإِمِامِ الحسن بِن علي العسكري عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّهُ قَالَ: «... فَأُمَّا مَنْ كَانَ مِنَ الْفُقَهَاء صَائِناً لِنَفْسه حَافِظاً لِينِهِ مُخَالِفاً مَا عَلَى هَوَاهُ مُطيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَللَّعَوَامُ أَنْ لَدينِهِ مُخَالِفاً عَلَى هَوَاهُ مُطيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَللَّعَوَامُ أَنْ لَدينِهِ مُخَالِفاً عَلَى هَوَاهُ مُطيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَللَّعَوَامُ أَنْ لَدينِهِ مُخَالِفاً عَلَى هَوَاهُ مُطيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَللَّعَوَامُ أَنْ لَيَكُومُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى المُنْ فَقَهَاءِ الشَّعِقِةِ لَا كُلَّهُ مُ اللهُ اللَّهُ عَلَى الْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى عَلَى الْعُلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَ

٣. الروايات التي يُرجع فيها الأئمة عوام الناس إلى بعض خواصهم، كقول الإمام الرّضا عَلَيْهِ السَّامُ لعبد العزيز المهتدي عندما ساله: « إنّي لا ألقاك في كلّ وقت، فممّن المهتدي عندما ساله: « إنّي لا ألقاك في كلّ وقت، فممّن أخذ معالىم ديني فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ : خُذْ عن يونس بنّن عبد الترحمن » (١٨)

وكقول الرِّضا عَلَيْهِ السَّلَامُ لعلتي بن المسيّب الهمدانتي عندما ساله: « شقتي بعيدةٌ، ولستُ أصلُ إليك في كلَّ وقت، فممّن آخذ معالم ديني؟ قال عَلَيْهِ السَّلَامُ: من زكريا بن آدم القمّي المأمون على الدّين والدُّنيا» (٨١)



المُبِرِّر الثانيِ: المتمثل بقول المدَّعين لعوام الناس: أنت تأخذ قول المرجع وتتبعم وتتبعم ومن أند قول المرجع وتتبعم ومن إنسان عادي يصيب ويخطأ؟

لاحظوا المغالطة، يجعلون قول المعصوم في قبال قول المرجع وللأسف تنطلي هذه الشبهة على الكثيرمن الكثيرمن البسطاء، فهو يريد أن يلمّح بأن المعصوم يقول شيء والمرجع يقول شيء آخر في قبال ما قاله المعصوم!

فهنا الإنسان البسيط مباشرة يقول: لا، فأنا لا آخذ إلا قصول المعصوم وهذا هو الصحيح ... ولكن السوال المطروح هود: هل أن قول المرجع قولٌ لا علاقة له بالمعصوم؟، أم هو ناقل لأقوال المعصوم بعد أن استنبط الأحكام الشرعية منها؟

بعبارة أخرى: إنَّ هـؤلاء يرفضون الاجتهاد، ويرفضون أن يكون هناك مراجع دين، ويرفضون أن يقلدهم الناس، ومن أسباب رفضهم لأنهم يعدون الاجتهاد باطل..

ولكي يتضرح المطلب فأننا إذا رجعنا إلى الوقائع التاريخية التريخية التريخية التريخية التريخية وعَالَالِهِ وَسَلَّمَ التريخية التري

أولاً: اجتهاد الرأي (اجتهاد باطل): وهو أن يتعرف الصحابي المصلحة في الفعل أو المفسدة فيُفتي وفق ما يرى، وهذا النوع من الاجتهاد لم يتفق عليه بين المسلمين حيث نفاه أئمة أهل البيت عَلَيْهِمُّالسَّلَامُ وشيعتهم.

والوقائع عديدة منها لما مرض الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الِهِ وَسَلَّمَ قَبِهُ وَعَلَا الِهِ وَسَلَّمَ قَبِهُ وَعَلَا اللهِ وَسَلَّمَ عَدِيدة منها له عمال عمال الله قد غلبه الوجع، لا تضلوا بعدي) فقال عماد: إن رسول الله قد غلبه الوجع، حسابنا كتاب الله، وكثر اللغط، فقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الِهِ وَسَلَّمَ:



### قوم وا عنى، لا ينبغى عندي التنازع»

تخيلوا أن عمريعارض قول الرسول صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَمُ الدذي الْمَوْى \* إِنْ هُوَ إِلاَ وَحْيُ يُوحَى \* (٨٣)، وهذا النوع من الاجتهاد مرفوض حتما جزما فأصحاب الرأي هسم الذين يقولون قال الله ورسوله وأنا أقول أي: أنهم يفتون في دين الله بآرائهم وبحسب ما تمليم عليهم عقوله عقوله وأهواؤهم، من دون الرجوع إلى كتاب الله وسنة رسوله وألدى كتاب الله وسنة رسوله صالى الله عليمه والمدة والدين الله عليمه والمدة والدين الله عليمه والمدة والدين الله عليه والدين الله علين والله علين والله علين والله علين والله والدين الله علين والله والله والدين الله علين والله وال

وأيضاً من أنواع الاجتهاد الباطل هو القياس الدي يستعمله بعضهم في حال عدم وجود نص شرعي، وهذا مرفوض في مذهبنا، روي أن الإمام الصادق عَلَيهِ السَّلَامُ قال لأبي حنيفة: «أيهما أعظم قتل النفس أو الزنا؟ قال: قتل النفس، قال الإمام عَلَيهِ السَّلَامُ: فإن الله عز وجل قبل في قتل النفس، قال الإمام عَليَهِ السَّلَامُ: فإن الله عز وجل قبل في قتل النفس شاهدين، ولحم يقبل في الزنا إلا أربعة. ثم قال: الما أعظم الصلاة أم الصوم؟ قال: الصلاة، قال عَليَهِ السَّلَامُ: في النال الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟ فكيف في النال الحائض تقضي الصاد؟ اتق الله ولا تقس الدين برأيك» (١٨٠)

(وهـذا النـوع مـن الاجتهـاد هـو الـذي يريـد أن يبينـه المنكر للتقليـد أو هـو يظـن أن الاجتهـاد فـي مدرسـة أهـل البيـت يعتمـد علـى مثـل هـذا النـوع مـن الاجتهـاد جهـلاً منـه أو تجاهـلاً ليضـل بـه النـاس)(٥٨) بينمـا علماؤنـا لا يعملـون بهـذا النـوع مـن الاجتهـاد الـذي يقـول بـه النـوع مـن الاجتهـاد الـذي يقـول بـه علمـاء الشـيعة هـو اجتهـاد النـص.

ثانياً: اجتهاد النص (اجتهاد جائن): وهو والاجتهاد في النصم، أي: بدل الجهدد في النصم النصص القرآني أو الروائي فهو والاجهدد في فهد النصص القرآني أو الروائي فهد اجتهاد ضمن النص لا خارجاً عند، فيُفتي وفق ما يفهد، وقد اتفقت كلمة المسلمين على مشروعيته وشرعيته.



ومن الأمثلة لهذا ما ذكره الدكتورعمر سليمان الأشقر في كتابه (تاريخ الفقه الإسلامي) وهو في معرض حديثه عن اجتهاد الصحابة: (واجتهدوا في فهم النص، فقد أمرهم الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ بالتوجه إلى بني قريظة بعد معركة الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ بالتوجه إلى بني قريظة بعد معركة الخندة، وقال: (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يصلين العصر إلا في بني قريظة)، فلما كانوا في الطريق حضر وقتها، لأن وقتها، لأن العصر، فقال بعضهم: يجب أن نصليها في وقتها، لأن الدي بني قريظة، ولي من الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ سرعة النهون إلى بني قريظة.

وقال فريق آخر: لا نصليها إلا عندما نصل إلى بني قريظة، لأن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أمرنا بذلك.

ففريق نظر إلى المعنى، وفريق نظر إلى اللفظ، ولم وفرية نظر الفريقين)(٨١) يخطي ع الرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَّمَ واحداً من الفريقين)(٨١)

إذاً الاجتهاد في النص هو بذل الجهد من أجل استخراج الحكم الشرعي من النص القرآني أو الروائي، بعد أن يقفوا عليها وعلى الروايات المعارضة لها، وتمييز الرواية الصحيحة عن غيرها، ومعرفة فيما إذا كانت تعارض القرآن أم لا؟، أفيها حكم كلي أم جزئي؟، أتدل على الاستحباب أم الوجوب؟، على الحرمة أم الكراهة؟ وهكذا.. وهذا العمل هو الذي يُسمى في مدرسة أهل البيت بالاجتهاد.

ومن هنا يتضح أن قول المرجع هو مكمل لقول المعصوم من النواحي التي بيناها، فقول المعصوم والمرجع واحد لا اثنان، فقول المرجع هو قول المعصوم ولكن بلغة معاصرة يفهمها عامة الناس)(١٨٠٠)

ولـــذا فهـــذا الادعـــاء الـــذي يطرحـــه بعضهـــم مرفـــوض عقـــلاً وشــــرعاً.

المُبِرِّر الثالث: لا حاجـة لتقليد أحـد مراجع الديـن، فأنا اسـتطيع أن أعـرف الأحكام الشـرعية مـن خلال الرجـوع إلى كتـاب الله وروايـات أهل



### البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ!!

ويرد عليه:

الله و تنازل عوام الناس عن الفقهاء وتركوا تقليدهم، واحتاجوا لمعرفة بعض الأحكام الشرعية، فمن الذي سيذكر لهم المحكم ؛ إذا أخذوه من مثير هذه الشبهة فهذا يعني أنهم قلدوه، إذا أكيف يطلب المعارض للتقليد من الناس ترك التقليد ويجيزه لنفسه ؟

وإذا قال هذا قول الإمام المعصوم، فنقول له: إن مرجع التقليد أيضاً يقول هذا قول الإمام والشرع.

الكيف يستطيع المدّعي من استخراج الحكم الشرعي من القرآن والسنة؟، فهذا يحتاج إلى الاطلاع بكل ما في القرآن والسنة؟، فهذا يحتاج إلى الاطلاع بكل ما في القرآن وإلى الآف الروايات المروية عن أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ الموجودة في كتب الأحاديث ومنها الكتب الأربعة (الكافي، والاستبصار، والتهذيب، ومن لا يحضره الفقيه)، وهنا تنبع لنا عدة أسئلة:

إلى أي الكتب سيرجع؟، هل يرجع للكتب جميعاً؟، هل يرجع للقرآن فقط أم للكتب؟، إذا تعارض القرآن مع الرواية ماذا يقد من وإذا تعارض التعارض التعارض التعارض الدكم يجد الحكم في القرآن ماذا يفعل؟، وإذا لم يجد الحكم لا في القرآن ولا في القرآن ولا في التعارض ماذا يفعل؟، وإذا لم يجد الحكم لا في القرآن ولا في الكتب فما الحل؟، وإذا قال أرجع للكتاب الفلاني فقط في الكتب فما الحل؟، وإذا قال أرجع للكتاب الفلاني فقط فهذا اجتهاد والاجتهاد يحتاج لدليل؟، وكيف تتم الإجابة عن المسائل المستحدثة؟...إلخ

فع وام الناس يصعب عليه م استخراج الحكم الشرعي من النص الشرعي لأن (بعدت الشهة ما بين عصرنا وعصر التشريع، وقد أضفى هذا البعد، مع ضياع كثيرمن النصوص الشرعية، وتغير لغة وأساليب وأنماط التعبير، ووجود الوضّاعين الذين اختلفوا أحاديث كثيرة وسربوها مع أحاديثنا المعتبرة





صعوبات ومعوقات عسرت عملية استخراج الحكم الشرعي، ثـم أضافت مشكلة وثاقة ناقلي الروايات لذلك عقدة أخرى فـي طريق الساعين لذلك) وغيرها من الأمور (٩٩)

لـذا إن الوقوف عليها يحتاج إلى تخصو واجتهاد، ومن أجل ذلك اشترط الفقهاء في الفقيه توفُّراً مُورحتَّى يصحَّ الرجوع اليه، (ففي (الذكرى) للشهيد الأوَّل (به)، قال: (يعتبر في الفقيه أُمورثلاثة عشر قد نبّه عليها في مقبولة عمربن الفقيه أُمورثلاثة عشر قد نبّه عليها في مقبولة عمربن حنظلة عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « انظروا إلى من كان منكم قد روى حديثنا، ونظر في حلالنا وحرامنا، وعرف أحكامنا، فارضوا به حَكَما، فإنّي قد جعلته عليكم حاكماً؛ فإذا عكم بحكمنا ولي من قاله استخفّ، وعلي علي الله استخفّ، الشارة وهو راد على الله، وهو على حدد الشرك بالله، فإذا وحليا فالحكم ما حكم ما حكم به أعدلهما وأفقههما وأصدقهما في الحديث وأورعهما ».

الأمرالأوّل: الإيمان، لقوله: (منكه)، لأنّ غيرالمؤمن يجب التثبت عند خبره، وهو ينافي التقليد.

الثاني: العدالة، -لذلك أيضاً- وعليه نبّه بقوله: (أعدلهما).

الثالث: العلم بالكتاب.

الرابع: العلم بالسُـنّة، ويكفي منهما ما يحتاج إليه، ولو بمراجعة أصل صحيح.

الخامس: العلم بالإجماع والخلاف لئلا يفتى بما يخالفه.

السادس: العلم بالكلام.

السابع: العلم بالأُصول.

الثامين: العلم باللغية والنحو والصرف، وكيفية الاستدلال، وعلى ذلك دلُّ





بقوله: (وعرف أحكامنا)؛ فإنّ معرفتها بدون ذلك محال.

التاسع: العلم بالناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه، والظاهر والمطوقُول، ونحوها ممّا يتوقّف عليه فهم المعنى والعمل بموجبه، كالمجمل والمبيّن، والعامّ والخاصّ.

العاشر: العلم بالجُرح والتعديل، ويكفي الاعتماد على شهادة الأولين به، كما اشتملت عليه كتب الرجال، إذ يتعذّر ضبط الجميع مع تطاول الأزمنة... وإلى ذلك أشار بقوله: (وروى حديثنا).

الحادي عشر: العلم بمقتضى اللفظ لغة وعرفاً وشرعاً.

الثاني عشر: أن يعلم من المخاطب إرادة المقتضى إن تجرّد عن القرينة، وإرادة ما دلّت عليه القرينة إن وجدت، ليثق بخطابه، وهدو موقوف على ثبوت الحكمة.

الثالث عشر: أن يكون حافظاً، بمعنى أنّه أغلب عليه من الثالث عشر: أن يكون حافظاً، بمعنى أنّه أغلب عليه من النسيان؛ لتعذّر درك الأحكام من دونه..)(۱۹)

ولذا لا يحق لغير المجتهد شرعاً أن يستنبط الأحكام الفرعية ويفتي بها؛ لأن هذا يدخل في باب القول بغير علم الفرعية ويفتي بها؛ لأن هذا يدخل في باب القول بغير علم المنهدي عنده شرعاً، قال تعالى، ﴿ وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُم إِلا ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لا يُغني مِنَ الحَقِّ شَيئًا ﴾ (٩٢)، وهدذا الأمرسيقوده إلى نتائج وخيمة، روي عن أبي جعفر عَلَي السَّلَامُ: « مَن أفتى النّاس بغير علم ولا هدى من ألبي جعفر عَلَي السَّلَامُ: « مَن أفتى النّاس بغير علم ولا هدى من الله لعنته ملائكة الرّحمة وملائكة العذاب، ولحقاه وزرُ مَن عمل بفتياه » (٩٣)

المُبِرِّر الرابِع: أن الاجتهاد والتقليد لصم يكن موجوداً في زمن الرسول وآلم عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، لذا كيف جازلنا أن نقلد المراجع؟

الجواب: حينما نستقرئ كتب السيرة والتاريخ وغيرها نجد



أن التقليد كان موجدوداً في زمين الرسول وآل الرسول عَلَيْهِمْالسَّلَامْ، ويمكن بيان ذلك بهاتين النقطتين:

# أولاً: التقليد في زمن الرسول صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ

فقد بدأ التقليد الشرعي، بوصف ظاهرة شرعية اجتماعية، في عهد رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّ الْهِ وَسَلَّمَ ، وبتخطيط منه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّ آلِهِ وَسَلَّمَ ثم بتطبيقه من قِبَل المسلمين بمرأى ومسمع منه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّ الْهِ وَسَلَّمَ وتحت إشرافه و بإرشاده.

وتمثـل هـذا فـي الأشخاص الذيـن كان ينتدبهـم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ للسَّرعية فـي البلـدان والأماكـن للقيام بمهمـة تعليـم الأحـكام الشرعية فـي البلـدان والأماكـن التـي أسـلم أهلها فـي عصـره.

ومن هذا بَعْثِ مَى الْمَدينة ومن هذا بَعْثِ مَى الْمَدينة وَعَالَ الْهِ وَسَالَمَ مصعب بن عمير إلى المدينة المنورة، ومعاذ بن جبل إلى اليمن.

فقد كان المسلمون في هذه ألاماكن النائية عن مقر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْفَائِيةِ عَن مقدر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَلَّمَ ، يتعلمون الأحكام من هو لاء الصحابة المنتدبين للهم و المبعوثين إليهم، ويعملون وفق ما يتعلمون منهم.

وكان المسلمون عندما يحتاجون إلى معرفة حكم شرعي للعمال به يسالون هو ولاء ويجيبونهم ويعملون وفق ما يفتونهم به.

(سُــئِل أســتاذنا الســيد الخوئــي الســؤال الآتــي: متــى وجــب التقليــد علــى المســلمين؟

وهـــل كان المســلمون أيــام الأئمــة مقلديــن، خصوصــاً أولئــك الذيــن كانــوا فـــى مناطــق بعيــدة عــن الأئمــة؟

فأجاب: التقليد كان موجوداً في زمان الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ وزمان الأئمة عَلَيْهِ وأَلسَّلَامُ لأن معنى التقليد هو: أخذ الجاهل بفهم العالم، ومن الواضح



أن كل أحد في ذلك الزمان له يتمكن من الوصول إلى الرسول الأكرم صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ أو أحد الأئمة عَلَيْهِ وَالشَّلَامُ وأخْذِ معالم دينه منه مباشرة) (٩٤)

### ثانياً: التقليد في زمن الأئمة المعصومين عَلَيْهِمُ السَّالَامُ

أما الأئمة عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فقد أرجعوا شيعتهم إلى المتخصصين في معالم الدين، وهناك جملة من الروايات استدل بها على حجية الفقيم، ومنها روايات الأمربالإفتاء والإرجاع إلى آحاد الفقهاء والعلماء، ونذكر منها ما يلي:

ا. قول الإمام الصّادق عَلَيْهِ السَّكَمُ لأبان بن تغلب: « اجلس في مسجد المدينة وأفت النّاس، فإنّي أحبُّ أن أرى في شيعتي مسجد المدينة وأفت النّاس، فإنّي أحبُّ أن أرى في شيعتي مثلك ». (٩٥)، ومن الواضح: أنّ جواز الإفتاء يلازم جواز العمل به.

القص عليهان بن خالد الأقطع، قال: سمعت أبا عبد القيم عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، اللّه عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، الله عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، الله عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، ومحمد بن مسلم، وبريد إلّا زرارة، وأبو بصير ليث المرادي، ومحمد بن مسلم، وبريد بن معاوية العجلي، ولولا هولا مولاء، ما كان أحد يستنبط هذا، هولاء حقّاظ الدين، وأمناء أبي عَلَيْهِمُ السَّلَامُ على حالال اللّه وحرامه، وهم السابقون إلينا في الدنيا، والسابقون إلينا في الدنيا، والسابقون إلينا في الدنيا، والسابقون إلينا في الأخرة». (١٩)

٣. عـن عبـد اللّـه بـن أبـي يعفـور، قـال: قلـت لأبـي عبـد اللّـه عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إنّـه ليـس كلّ سـاعة ألقـاك، ولا يمكـن القـدوم، ويجـيء الرجـل مـن أصحابنا، فيسـألني، وليـس عنـدي كلّمـا يسـألني عنـه، قـال: فمـا يمنعـك مـن محمّـد بـن مسـلم الثقفـي؛ فإنّـه قـد سـمع مـن أبـي، وكان عنـده وجيهـاً ». (٩٧)

٤. روي عـن أحمـد بن إسـحاق، عن أبي الحسـن عَلَيْهِمْ السَّلَامُ قال سـالته وقلت: مـن أعامـل؟ وعمّن آخـذ؟ وقـول من أقبـل؟، فقـال: «العمري ثقتـي، فعنّي يـؤدّي، وما قـال لك عنّـي، فعنّي نعتني فعنّي مـا أدّى إليك عنّـي، فعنّي يـؤدّي، وما قـال لك عنّـي، فعنّي



يقول. فاسمع له! وأطع! فإنّه الثقه المأمون». قال: وسالت أبا محمد عَلَيْهِمْ السَّلَامُ عن مثَل ذلك، فقال: العمري وابنه ثقتان» (٩٨)

نفه من الروايات إن أئمتنا الأطهار عَلَيْهِمْ السَّلامُ قد أحالوا الناس إلى بعض الرجال الثقات الراويان لأحاديات أهال البيات عَلَيْهِمُ السَّلامُ كوسطاء ليأخذوا منهم معالم الديان، لذا تارة ذكروا الفقيه بالأسم كما ذكرنا ذلك في الروايات السابقة، وأخرى لم يذكروا اسم الفقيه بال أمروا الناس بتقليد الفقيه وأخرى لم يذكروا اسم الفقيه من الشروط، تمهيداً بتقليد الفقيه الذي تتوفر فيه جملة من الشروط، تمهيداً للغيبة الكبرى، فقد روي عن الإمام الحسن العسكري عَلَيْهِ السَّلامُ: «.. فَأُمَّا مَنْ كَانَ مِنَ الْفُقَهَاء صَائناً لنَفْسه حَافظاً لدينه مُخَالِفاً عَلَى هَوَاهُ مُطِيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَلِلْعَامَ وَلَا الْفُقِيمَاء وَاللّهُ اللّهَ وَاللّهُ اللّهَ وَاللّهُ اللّهَ الدينه مُخَالِفاً عَلَى هَوَاهُ مُطِيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَلِلْعَامَ وَالْمُ أَنْ يُقَلّدُوهُ وَاللّهُ اللّهَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهَ وَاللّهُ اللّهَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ول ولا هذه النصوص التي رواها الإمام العسكري لشيعته لضاعوا كلهم في زمن الغيبة، ولكن شاء الله أن يولد هذا الإمام في الثامن من شهر ربيع الثاني سنة الآاها، في المدينة المنورة ليكون مناراً للأمة، صاحب الألقاب العديدة ومنها: الناصح، والمفتاح، والنقي، والمرتضى، والمتوكّل، وكان يخفي ذلك ويأمر أصحابه أن يُعرضوا عنه؛ لأنّ لقب الخليفة آنذاك كان النقي والزكي.

نشا وتربّى الإمام في ظل أبيه الإمام علي الهادي عَلَيْهِ اللهمام على الهادي عَلَيْهِ السّامُ السّدَى عُرف بغزارة علمه وزهده وجهاده. حيث عاش معه ثلاثاً وعشرين سنة وأشهراً، فكان كآبائه في العلم والعمل والجهاد والدعوة إلى الإصلاح في أمّة جده محمّد صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَامَ يأم المنكر، ويربّى أصحابه على مكارم الأخلاق، وقيم الإسلام.

هـــذا الإمام المعروف بســـمو منزلتــه ومقاماته وعبادتــه المخلصة لله تعالــى، أثارت-هــذه الكمــالات- الحقــد والحســد فـــي قلـــوب



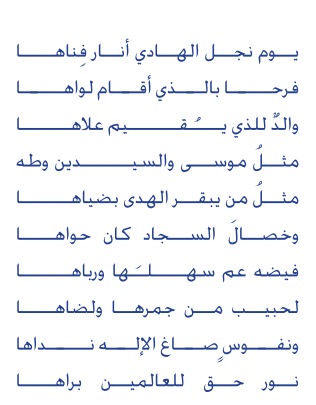
الطواغيت الجبابرة لذا أراد العباسيون التضييق على الإمام عَلَيه السّكم وهو في السّجن فأمروا آمر السّجن بذلك فأجابهم: «ما أصنع به، وقد وكلّت به رجلين شرَّ من قدرت عليه، فقد صارا من العبادة والصلة إلى أمرعظيم»، ثمّ أمربإحضار الموكلين به فقال لهما: «ويحكما ما شانكما في أمرهذا الرجل» ؟ فقالا له: «ما نقول في رجل يصوم نهاره، ويقوم ليله كلّه، لا يتكلّم، ولا يتشاغل بغير العبادة، فإذا نظر إلينا ارتعدت فرائصنا، وداخلنا ما لا نملكه من أنفسنا» (١٠٠)

ولذا نبارك لصاحب العصر والزمان عجل الله تعالى فرجه الشريف ولجميع مراجعنا الكرام وللأمة الإسلامية جمعاء ذكرى ولادة الإمام الحسن العسكري عَيَهِ السَّلَامُ

فسلام الله عليك يا أبا ﴿ الحسن بن علي يوم ولدت ويوم من ويوم تبعث حيا

### قال الشاعر:

غسل النورُ للأنام دجاها كبُّرالمسجدُ العتيق وطوبى كبُّرالمسجدُ العتيق وطوبى لا تلمني بفرحتي لإمام لا تلمني فالعسكري شفيعُ مثلُ كف الجواد مثلُ علي مثلُ جد الرضا يكون صدوقاً كيف لا أنتشي بحب إمام إن خير النفوس نفس أذاعت غيرإني أبيح سري لبيت قبل خلق الأكوان كانوا وجودا قبل خلق الأكوان كانوا وجودا





ياعليُّ ياف المُّ ياحسينُ يايد كُولِهُ ياخسوم سماها عبدكم جاء والصحائف سودُ خجالُ أن يرى الكرام تراها

شعر شعبي للشاعر ابو احمد الحداد المسعودي:

على ابساط الفرح طاير وأغني ابشوك

والمولود كرب ساعته بفجته

وبكلوب الموالى مراكيص الجلمات

والنسوان بهلاهل محبه وشوك تنتظره

نعيّد الوادم ابسهات هـذا وذاك

ابهوسات الضميئر جنذوره المخضره

بنفحات المسك وعطر طيب الكاع

والعنبر نسيم ايغازل الحّـه

ببشارة ولينه الهادي للخلان

يخبرهم حبيبه الجاي وبسرته

يخط نورّه الولادة العسكري بيمناه

وبصلبه الحنين اوياه للعتره

يشيله ويحضنه بجفه ويناغى الروح

أبوه ايمايزه بجده النبى المختار ويبشره

ويختم بالعهد للشيعه تتلكاه

وتنصــره بزمــن وتواكــب ابنصــرّه

هــذا بــن الفحــول وجــده داحــي البــاب

معروف النسل موصول بالأصلاب للزهره

ما تخف الحقيق أسراره بميلاد

سامرہ بدھےرہ سنیےن لےو تطتہ

يتمايلز حسلن وبوجله نلور حسلين

شاراته الكبرم وعمامتيه الخبضره





شاله اعليه المتين يبتلابس بجلباب

هيبــة طــول بعيونــه صبــر فجـــرّه

بسنونه البياض يلالي بالوجلنات

تسجدله النجوم إيدنيه الكمّية

يبشير التوادم ابطيبته ويفيتض أنتوار

بعيونه التلاوه اتسبح وتقته

يله ويه الولاده كلوبكم ختفيض

إيمان وبذرهــا يكبّــر الشــجره

لا تبكـه بزمـن منشـاره حـد وسـيف

والذباح ويانه يصنف كتبره

اذن واوينه بعيونه طبع للذيب

يغدر عشرته ويشرمخ بظفره

اذا هدمـوّ جـدار منــارته الأرجــاس

ماهدمو ركنه ويانه وبتاريخ بالحضره

روح الكبتـــــه وأقــره الملامــح

زين تلكاه برسمه الشيعى يتخرّه

وميخاف المنايه ايسابك برجليه

يحبط روحته ننذر ميستلم الأرهباب

وبهاى الرساله ايثبت ابحبره









شهادهٔ السيدهٔ الزهراء (عليها السلام) على رواية الأربعين يومًا



#### المناسية

### شهادة السيدة الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّكَرُمُ على رواية الأربعين يومًا

# القصيدة للشاعر السيد صالح الحلي

وأذلت قلبي من جفوني أدمُعا أن تُضرب الزهراء ضربا موجِعا فكأنما أوصى بها أنْ تُقطَعا فعلانما أوصى بها أنْ تُقطعا فعلاله عرشُ الإله تضعضعا ميراثِها فابتُ قَ منها أجمعا ومن البتولِ الطهرِ رضَّوا الأضلعا قد آن لولا عصرُها أن يوضعا لولا الوصية لم يُهرولُ طيِّعا خلوا ابنَ عمي او لأكشفُ للدعا بالضرب منها متنَها كي ترجعا بالضرب منها متنَها كي ترجعا باللهدى من غُصَّة لن تُجرعا أن تُجرعا أن اللهدى من غُصَّة لن تُجرعا أن تُجرعا أن اللها اللها اللها النها النها النها اللها النها ا

لمصائب الزهرا هجرتُ المضجعاً أفكان من حكم النبيِّ و شرعِه أوصى الإله بوصل عترة أحمد الله ما فعلوا بال نبيِّهم الله ما فعلوا بال نبيِّهم أبدوا عداوتهم لها وعَدوا على قصادوا عليا بعده بنجاده وضعت وراء الباب حملاً لم يكن ومضوا بكافلِها يُهرولُ طَيِّعا ومضوا بكافلِها يُهرولُ طَيِّعا حرجت تَعثَّرُ خلفهم تدعوهم رجعوا إليها بالسياط فسودوا كلم أضمرت من علَّة وتجرعت





#### (مجردات)

او مـن ضربتـه للـكاع ذبنــي اولا انكسر گلبه اولا رحمني امن الناس ما واحد حشمني

وين انته رحت يابويه عني ماتشوف گوم المرمرتنيي الكسرت اضلوعي او سگطتني وامن البچه اعليك امنعتني (۱۰۱)

آمــر علــی عبــده ضرینــی





# المحاضرة الثالثة فاطمة وليلة القدر

### روي عن الإمام الباقر عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

### «من عرف فاطمة حقّ معرفتها فقد أدرك ليلة القدر» (۲۰۱)

في هذا الوجود الرحب ظاهر وباطن، أي هنالك شيء آخر غير ظاهر الحياة الدنيا الذي نعيشه، بل حتى الفضاء مليء بالأمواج الصوتية والكهربائية، والأشعة الضارة والنافعة فنحن نعتقد بها رغم أننا لا نراها، وأيضاً هذا الوجود ظاهره الحياة الدنيا، وباطنه الآخرة ولكننا غافلون عنها، قال تعالى: ﴿ يَعْامُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْخُيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُون ﴾(١٠٠)

وهـــذا الباطـــن يخبرنــا عنـــه الله تعالـــى فـــي القـــرآن وعلـــن لســـان أنبيائــه ورســـله، فالســـلوك الـــذي نمارســه لــه ظاهــر وباطــن كالغيبــة ظاهرهــا مجــرد كلام، ولكــن باطنهــا يتجســـد بــأكل لحـــم المســـتغاب، قــال تعالـــى: ﴿ أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ كَمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ (١٠٠)

والموجبودات كالقبرآن له ظاهر وباطن، روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ : « إن للقرآن ظهراً وبطناً ولباطنه بطناً إلى سبعة أبطن». (١٠٠١)، وقد فسر الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ الباطن بقوله: « فالظاهر التكوة والباطن الفهم ». (١٠٠٠)

بــل حتــى للأمكنــة والأزمنــة ظاهــر وباطــن، فليلــة القــدر ظاهرهـا ظــرف زمانــي مختــص بإحــدى ليالــي شــهر رمضـان تبــدأ بغــروب الشــمس وتنتهــي بطلــوع الفجــر، ولكــن الإمــام الصـادق عَلَيْواًلسَّلَامُ يذكــر لنــا باطــن هــذه الليلــة بقولــه: « إنــا أنزلنــاه فــي ليلــة القــدر، الليلــة فاطمــة ». (١٠٨)





# مباحث الرواية الشريفة

# المبحث الأول: المعرفة، ومراتبها

هناك روايات عن أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ تذكربان هناك علاقة بين ليلة القدر والسيدة فاطمة الزهراء عَلَيْهَاّلسَّلَامُ منها الرواية محل البحث، وقبل أن ندخل في تفاصيل هذه العلاقة لنقف على بعض المفردات الغامضة ومنها مفردة (المعرفة) التي على بعض المفردات الغامضة ومنها مفردة (المعرفة) التي ذكرها الإمام الباقر عَلَيْهِالسَّلَامُ في بداية الحديث بقوله: (من عَرف فاطمة حقَ معرفتها)، فقوله: (حق معرفتها) ذلك معناه إنّ للمعرفة مرتبة هي (حق المعرفة، وان هناك مراتب دون هذه المرتبة، فمَا المقصود بالمعرفة، وما هي مراتبها؟

الجواب: قد يعتقد بعضهم أن المعرفة تعني تحصيل العلم المختص بفاطمة وسيرتها ومقاماتها، ولكن المعرفة لا تعني المختص بفاطمة وسيرتها ومقاماتها، ولكن المعرفة لا تعني العلم، لكون العلم ما هو إلا مقدمة لتحصيل المعرفة، فالعلم لا يرتقي لرتبة المعرفة إلا بالاعتقاد والتصديق القلبي المستلزم للعمل، عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «لا يقبل الله عمل إلا بمعرفة ولا معرفة إلا بعمل، فمن عرف دلّته المعرفة على العمل، ومن لم يعمل فلا معرفة له ...». (١٠٩)

فما الفائدة من أن تكون لدينا علوم كثيرة عن أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ ولكننا غير معتقدين بها ولا نعمل بها؟ لذا فالمعرفة مرتبة أعلى من العلم لأنه يضاف إليها الاعتقاد والتصديق الدي يستلزم منه العمل.

وأما ما يتعلق بمراتب المعرفة فهي على ثلاثة أنحاء: جلالية وجمالية وكمالية.

۱. العرفة الجلالية، وَهِ عَرف عُ معرف أبعاد الشيء وَرسمه وَهيكله، مثال ذلك المنبربان تعرف أبعاد المنبرمين طول وَ عرض



وَ شَكِلَ... بينما لما نريد أن نعرف الزَّهراء عَلَيُهَا السَّلَامُ بِسالمعرفة الجلالية فعلينا أن نعرف حسبها ونسبها، بنت مَنْ؟، وحليلة مَنْ؟، وأمِّ مَنْ؟، وأمِّ مَنْ؟، تاريخ ولادتها وشهادتها، نعرف سيرتها والأحداث التي عاشتها، وما يتعلق بجوانب حياتها...إلىخ، وَ هذه أدنى المعرفة.

7. العرفة الجمالية، وهي المعرفة بيضل الشيء وَمقامه، فلو نطبّق هذه المعرفة على نفس مثال المنبر فسوف نتعرف نطبّق هذه المعرفة على نفس مثال المنبر فسوف نتعرف على فضل المنبر وَمقامه وأهميته، فلو سائلت أحداً: مَا هو المنبر؟، سيقول: (كرسي عال يُرتقى إليه بسلّم، مصنوع من الخشب المزخرف بشكل جميًا)، أما لو سائلت الموالي عن المنبر سيعده شيئاً مُقدساً؛ لأن العلماء يرتقونه ويذكرون لنا النصوص الشرعية المقدسة.

ولوطبقنا على السيدة الزهراء عَلَيْهَ ٱلسَّلَامُ المعرفة الجمالية فهي تتحقق بمعرفة فضائلها وكراماتها ومقاماتها ومنزلتها عند الله عَرَّفَكِلَّ والرسول والأئمة الأطهار عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ..إلى خ

٣. العرفة الكمالية، وَهِ عِيْ أَرق عِيْ أَن وَالمعرف ة، وَهِ عِيْ: أَن تعرف وَتُ درك هدف الشيء وَ الغاية منه، والسرمن وجوده، كأن أقول في مثال (المنبر): المنبر الولاه لما عُبد الله؛ لأن المنبره وليه السنوي مثال (المنبره والمنابرة عليه الماسلة عليه المسلة عليه المسلة عليه المسلة عليه المسلة عليه المسلة عليه المخلصين فوضح واللناس معالم ديننا، فأخرجونا من الظلمات إلى النور، وعلى هذا لولاهم لما حققنا الهدف الذي خلقنا من أجله وهو العبادة.

وأما المعرفة الكمالية للزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ فهو أن نعرف الغاية والهدف من وجودها المقدس، ولحم خلقها الله عَزَّقِجَلَّ، وما هو سربركتها بيننا..إلخ، فالمعرفة الكمالية تبيّن العلّة والغاية من وجود الشيء.



# بعــد أن عرفنــا مراتــب المعرفــة، نســاًل: بــاًي مرتبــة مــن المعرفــة الفاطميــة يســتطيع الإنســان أن يــدرك ليلــة القدر؟

الجواب: المعرفة الكمالية، لقول الإمام الباقر عَيَهِ السَّلَامُ (حق معرفتها) أي: بأعلى مراتبها، بينما المعرفة الجلالية والجمالية والجمالية تعدمقدمة للمعرفة الكمالية لتكامل الإنسان وإدراكه لليلة القدر وحقيقتها و أسرارها.

# المبحث الثاني: علاقة فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّاكُمُ بليلة القدر

الســـؤال المهــم فــي هــذه المحاضــرة هــو؛ أن الإمــام الباقــر عَلَيْهِ السَّرَمُ بِقُولــه: «مــن عــرف فاطمــة حــق معرفتهــا فقــد أدرك ليلــة القــدر». فيــه دلالــة علــى وجــود علاقــة بيــن فاطمــة وليلــة القــدر؟

الجواب: هناك رأيان يذكرهما العلماء وهما:

# الرأي الأول: وجود علاقة تشابه بين فاطمة عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ وليلة القدر

إن الـــرأي الأول الـــذي يذكـــره العلمـــاء هـــو أن العلاقـــة بيـــن فاطمـــة وليلـــة القـــدرهـــي علاقـــة المشـــبّه بالمشـــبّه بـــه، وللتوضيـــح نقـــول:

في البلاغة أحياناً نستخدم أسلوب التشبيه بأن نعقد مماثلة بين أمرين أو أكثر، في حال اشتراكهما في صفة أو أكثر، مثال ذلك: رأيت رجالاً شجاعاً يقاتل قتال الأبطال، فهنا جازلي أن أشبهه بالأسد لاشتراكهما في صفة الشجاعة، كأن أقول: (إنه كالأسد) أو أحذف أداة التشبيه حرف الكاف وأقول: (إنه أسد).

ولما نأتى إلى ليلة القدروفاطمة عَلَيْهَاٱلسَّكَمُ نجد أنهما



يشـــتركان فـــي بعــض الخصائــص والصفــات، فلـــذا صح تشـــبيه ليلـــة القــدر بفاطمــة، كمــا روي عــن الإمــام الصــادق عَلَيَهِ السَّلَامُ: « إنا أنزلنـاه فـــي ليلــة القــدر الليلــة –أي ليلــة القــدر فاطمــة » (١٠٠)

# سؤال: ما هي أوجه التشابه بين ليلة القدر وفاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّكَرُمُ؟

الجـواب: لقـد ذكـر العلماء عـدة أوجـه للتشـابه نذكـر منهـا مـا يلـي:

أولاً: في كليهما ليلة القدر وفاطمة عسرٌ مستودع: فلما نأتي إلى فاطمه الزهراء عَلَيْهَا السّلامُ نجد أن لها سراً مستودعاً، فحينما ندعو بهذا الذكر (اللهم صل على فاطمة وأبيها وبعلها وبنيها والسرالمستودع فيها ...) فهو إشارة إلى ذلك السرالمودع عندها

وأيضاً (في ليلة القدر سرعظيم لا يعرفه إلا المقربون الذين امتحن الله قلوبهم للإيمان والتقوى، فليلة القدر رفعها رفعها الباري عزوجل وجعلها خيراً من ألف شهروفيها تشويق لذيذ لمعرفة ذلك السرالمكنون في أعماقها، ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴾ (١١١).

إن معرفة ليلة القدر تفوق الإدراك البشري العادي أي أنها تفوق إدراك سائر الناس من السواد الأعظم فانه لا بد أن يكون فيها سرعظيم، والسريقتضي معرفته استيعاباً كامالاً لمعنى ليلة القدر والغاية التي نزلت ليلة القدر من أجلها ومن أجلل تحقيقها في الأرض)(ااا)

فعبارة ﴿وَمَا أَدْرَاكَ ﴾ تستخدم لكل أمرعظيم فيه أسرار مخفية أسرعطيم فيه أسرار مخفية مجهولة لا يمكن إدراكها، كما هو الحال مع يصوم القيامة، قال تعالى: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ (١١٣)، وقوله: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ (١١٣)، وقوله: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْخَاقَةُ ﴾ (١١٥) فالجنين الذي في بطن أمه لو أخبرته بأن



هناك دنيا ستخرج إليها أوسع من مكانك، وفيها نور، وأناس كثر وطبيعة خلاّبة، فعقله لن يدرك ما تقول، وكذلك الحال مع عدم إدراكنا لأسرار ليلة القدر.

إذاً لكون فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ اشتركت مع ليلة القدر في أن نشبه ليلة القدر في أن لسكل منهما أسراراً، لذا صحّ أن نشبه ليلة القدر بفاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ .

# رُبَّ تساؤل يرد: ما معنى السرالمستودع عند فاطمة عَيْدِالسَّلَامُ ؟

الجواب: (لصم نصر روايسة عن الأئمسة عَلَيْهِمْ السَّلَامُ تشرح هذا السر (السر المستودع فيها) نعم، يمكن أن يقال في معنى (السر المستودع فيها) عدة احتمالات:

ا \_ (السرالمستودع فيها) إشارة إلى الأئمة من ولدها عَلَيْهِمْ السَّلَامُ .

7 \_ (السرالمستودع فيها) إشارة إلى ولدها المحسن عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ.

٣ \_ (السرر المستودع فيها) إشارة إلى المهدي المنتظر وأنه وأنه من ذريتها.

٤ \_ (السر المستودع فيها) إشارة إلى مظلوميتها.

۵ \_ (السرالمستودع فيها) إشارة إلى كونها حلقة وصل بين النبوة والإمامة) (١١٥)

ثانياً: كلاهما وعاء وظرف زماني لنزول كل القرآن الكريم: من المعلوم أن القرآن الفرآن الخريم: من المعلوم أن القرآن نزل على الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَلَّمَ في ليلة القدر، قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ (١١١). وكذلك الحوراء الإنسية فاطمة الزكية، فإن قلبها ظرف مكاني وروحاني، وصدرها وعاء إلهي للقرآن الكريم والمصحف الشريف، وأنها كانت مُحدّثة تحدثها الملائكة، فهي وعاء للإمامة وللمصحف الشريف. (١١٧)





وللتوضي ح: فلقد ورد عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْهِ وَسَلَّمَ : «إِن فاطم ق بضع ق مني ».(١١٨)

ما معنى بضعة منى؟، النبى صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمْ قَالَ : «حسين من من حسين». (۱۱۰) ، وقال: «إن عليا مني وأنا منه». (۱۱۰) ، ولكن فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ عبِّرعنها بتعبير آخر: «إن فاطمة بضعة منى». (۱۱۰)

فالرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمُ لَـم يقل (فاطمة مني) مثلما قاله في الإمام الحسين والإمام علي عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ عَلَيْهِ مَا السَلَامُ عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ عَلَيْهُ مَا السَّلَامُ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهِ عَلَيْه

البضعة هي: القلب، يعني فاطمة قلبي... قلبي يتمثل في فاطمة، بما أن فاطمة قلبه «صلوات الله وسلامه عليه وآله» فاطمة، بما أن فاطمة قلبه «صلوات الله وسلامه عليه وآله فهذا يعني ما أودع في قلبه أودع في فاطمة، وقد أودع الله في قلب الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ القرآن الكريم قال تعالى: ﴿ ثُرَلَ فِي الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴾ (١١١)

كيف أودع في القلب؟، لم يودع مجرد ألفاظ وسور وآيات، في في كل شخص يحفظ القرآن أصبح القرآن في قلبه مجموعة ألفاظ وآيات وسور، وهذه الميزة يشترك فيها المؤمنون والأئمة، وليست مختصة بالزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ ؟!

ولذا كي نفهم بماذا أختصت الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ يجب أن نعرف أن القرآن له وجودان، الأول هو (الوجود المُلْكي المادي)، أي: مجرد ألفاظ وسور وآيات، ولكن الوجود الثاني هو (الوجود المَلَكوتي النوري)، وهو غير الوجود اللفظي، قال عنه تبارك وتعالى: النوري)، وهو غير الوجود اللفظي، قال عنه تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا مَّ يُعِدِي بِهِ مَنْ نَشَاء مِنْ عَبَادِنَا﴾ (١٣٣)

هـــذا الوجـــود النـــوري هـــو الـــذي تحـــدث عنـــه الله تبـــارك وتعالـــى



إذا فهمتم ذلك ستفهمون أن فاطمة الزهراء عَلَيْهَ السَّلَامُ اشتركت مسع ليلة القدربكونها وعاءً وظرفاً زمانياً لنزول كل القرآن الكريم، ولذا صحّ أن نشبهها بليلة القدر.

ثالثاً: كلاهما الفاروق: فليلة القدريُفريُ كل أمر أحكمه الله خلال السينة، قيال تعالى: ﴿ أَنْ الْفَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ وَإِنَّا كُنَّا مُندِّرِينَ \* فِهَا يُفْرَقُ كُلُ أَمْرٍ السينة، قيال تعالى: ﴿ أَنْ الْفَالَةِ مُبَارَكَةٍ وَإِنَّا كُنَّا مُندِّرِينَ \* فِهَا يُفْرَقُ كُلُ أَمْرٍ حَكِمٍ ﴾ (١٦٩) أي: يفرق ما يحدث فيها من الأمور الحتمية وغيرها، وينشزل بها روح القدس على إمام الزمان وحجة الله على الخلق، وأن الإيمان بليلة القدر فارق بين المؤمن والكافر، كذلك بفاطمة الزهراء الطيبة الطاهرة المطهرة يفرق بين الحق والباطيل، والخير والشر، والمؤمن والكافر، والكافر، والمؤمن والكافر،

لكون الله يرضى لرضاها ويغضب لغضبها فصاركل من تولاها وأطاعها مؤمن، وكل من تبرأ منها وعاداها كافر فقد روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الله الله عَلَيْهَا السَّلَامُ : إن الله ليغضب لغضبك ويرضى لرضاك. (۱۳۱)

ورغصم أن هذا الحديث مروي في كتب الفريقين، إلا أن بعضهم يستكثره على فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ، وإليكم الرد الذي رواه الإمام الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن علي بن الحسين، عن الحسين، عن الحسين، عن الحسين بن علي بن أبي طالب عَلَيْهِ السَّلَامُ عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال: «يا فاطمة إن الله تبارك وتعالى ليغضب لغضبك، ويرضى لرضاك فاطمة إن الله تبارك وتعالى ليغضب لغضبك، ويرضى لرضاك



وبالتأكيد أن الله يرضى لرضى المؤمن ويغضب لغضبه إذا كان على حق، ولكنه لا يرضى عنه إذا كان على باطل، وبما أن فاطمة الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ معصومة ومطهّرة من قبل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (١٣٣١). لذا فالله يرضى لرضاها ويغضب لغضبها بشكل مطلق.

رابعاً: كلاهما مباركان: إن البركة بمعنى النماء والزيادة والخير المستمر والمستقر الدائم والثابت وما يأتي من قبله الخير المستمر والمستقر الدائم والثابت وما يأتي من قبله الخير الكثير (١٣٤)، فليلة القدر ليلة مباركة، قال تعالى: ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارِكَةٍ ﴾ (١٣٥) لكونها خيراً من ألف شهر، ويضاعف فيها العمل والثواب كل واحد بألف أو أكثر، ويضاعف فيها عدد العتقاء من النار، والدعاء فيها مستجاب أكثر من غيرها من الليالي والأيام، وغيرها من مصاديق البركة.

ولما نأتي إلى فاطمة عَلَهُ السَّلَامُ فيإن من ألقابها (المباركة) ففيها كل بركات السماوات والأرض، فهي الكوثر في الدنيا والآخرة، قال تعالى، ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ﴾ (١٣١)، فمن أبرزمصاديق والآخرة أن نسل الرسول الأكرم منحصر بها وبإنجابها لسبطي شباب أهل الجنة، وتسعة معصومين من ذرية الإمام الحسين، آخرهم المهدي الدي سيملأ الله به قسطاً وعدلاً



خامساً: كلاهما فيه تأويل: أغلبنا سمع ما ورد عن الإمام العسكري عَلَيْهِ السَّلَامُ: «نحانُ حُجامُ اللهِ على خلقِ ه، وجدَّتُنا فاطمة حجَّة الله علينا» (۱۳۸)

### ولكن كيف تكون فاطمة حجّة عليهم؟

الجواب: لأن السيدة فاطمة أودع الله عندها تأويل القرآن في مصحف فاطمة ليسس قرآنا في مصحف فاطمة ليسس قرآنا ولكنه تأويل القرآن - كما في بعض الروايات -، حيث نزل ملك يحدثها ويسليها بعد وفاة أبيها المصطفى، كما نزل ملك على مريم وتحدّث معها قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللهَ اصْطَفَاكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاء الْعَالَييَ ﴾ (١٣٩)، وما نزل على الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ من قبل الملائكة تأويل القرآن، فتأويل القرآن، فتأويل القرآن وصل إليها عَلَيْهَا السَّلَامُ ومنها وصل إلى على وإلى على يقال المعصومين.

إن علم تأويل القرآن نزل عليها تشريفاً لها، وشاءت حكمته أن يجعل أهل البيت عَلَيْهِمْ للسَّلامُ محتاج إلى البعض الأخر، الزهراء تحتاج إلى عليي لأن علياً إمامها، إمام زمانها، وحجة عليها، وعلي يحتاج إلى فاطمة فإن فاطمة معدن لعلم التأويل الني تلقاه علي وأهل البيت من فحم فاطمة عليها وعَلَيْهِمُ السَّلامُ.



إِذاً بما أَن القرآن له تأويل وله تنزيل، تنزيله نزل على نبينا محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتأويل في نبينا محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتأويل في نزل على فاطمه الزهراء عَلَيْهَ السَّلَامُ لذلك صح أَن يقال: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ وأن ليلة القدر فاطمة. (١٤٠)

سادساً: كلاهما فيه تقدير: كما هو معلوم أن ليلة القدرهي ليله التقديد، قصال تعالى: ﴿ فِهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِمٍ ﴾ ((١٤١)، بمعنى في ليله التقديد، قصال تعالى: ﴿ فِهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِمٍ اللهِ التقديد، تقديد كل شيء للإنسان من رزق، وسعادة أو شهاء، حياة أو موت..إلىخ.

وأيضاً لمّا نرجع إلى مسائلة مصحف فاطمة فهو على بعض الروايات الأخرى - مصحف تقدير، يعني: أن الله تبارك وتعالى أنزل ملك يُحدّث فاطمة بما يجري على أبنائها من بلايا، ومن منايا ووقائع وحوادث منذ الإمام على وحتى المهدي عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ، أي: فيه تاريخ أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ التقدير الخاص بأهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَيَامِ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَّلَامُ السَلَامُ الْسَلَامُ السَلَامُ ال

وبما أن ليلة القدرهي ليلة التقدير، وتقدير أهل البيت نــزل علـــ فاطمــة، بمعنــى أنها مســتودع التقديــر، لــذا صــتّ أن يطلــق علـــى ليلــة القــدربأنها فاطمــة. (١٤٠)

سابعاً: كلاهما فيه خفاء: فليلة القدر مخفية في تلاث ليال، التاسعة عشروالحادية عشروالثالثة والعشرين، وكذلك فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ فوفاتها مخفية في أيام متعددة، أشهرها بين ثلاث أيام، إما بعد أربعين يوماً من وفاة رسول الله صَالَّلَةُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَامَ ، وإما بعد شهرين ونصف، وإما بعد ثلاثة أشهر من وفاة رسول الله مَا الله صَالَّلَةُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَامَ ، بالإضافة إلى خفاء قبرها، فلدذا صحّ أن نطلق على ليلة القدر بفاطمة عَلَيْها السَّلَامُ.





ثامناً: كلاهما لهما السيادة: فليلـــة القـــدر ســـيدة الليالـــي، وفاطمة عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ ســـيدة نســـاء العالميـــن مـــن الأوليـــن والآخرين.

ونضيف لما ذكرناه رأي العلامة المجلسي في بيان الخبرما نصده: وأمّا تأويله-الصادق- عَلَيْهِ السَّلَامُ ليلة القدر بفاطمة عَلَيْهَ السَّلَامُ فهذا بطن من بطون الآية، وتشبيهها بالليلة إمّا لسترها وعفافها، أو لما يغشاها من ظلمات الظلم والجور. (١٤١)

# الرأي الثاني: العلاقة بين فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ وليلة القدر علاقة العلَّة والمعلول

الصرأي الثاني في تفسير الرواية -محل البحث-هو أن العلاقة بين فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ وليلة القدر هي علاقة العلّية العلاقة بين فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ وليلة القدر هي علاقة العلّية أو أن ومعلولها.. ونقصد بمبعدا العلّية: "إن لكل معلول علّية، أو أن لكل مسبب في الإحراق لحكل مسبب سبباً"، مثال ذلك: النار سبب في الإحراق وشرب الماء سبب لرفع العطش، وهو من المبادئ العقلية الضرورية، ومن البديهيات الأولية المستغنية عن الدليل والبرهان.

ولقد ذكرنا في بداية البحث بأن المعرفة المقصودة في قوله عَلَيْهِ السَّلَامُ: (حق معرفتها)، هي (المعرفة الكمالية) التي ذكرنا أن مضمونها يدور حول هدف الشيء والغاية مند.

وكأنما المعنى هو: من عرف العلّة والغاية من وجود فاطمه عَلَيْهَالسَّلَامُ سيعرف أنها السبب لوجود ليله القدر، بعبارة أخرى أن وجود ليله القدر مرهون بوجود فاطمه عَلَيْهَاالسَّلَامُ .

وهذا من قبيل الحديث القدسي الذي يرويه لنا جابر بسن عبدالله الأنصاري عسن رسول الله صَاَّلَلَهُ عَلَيْهِ وَعَلَآلِهِ وَسَلَّمُ: «يا أحمد لولاك لما خلقت الأفلاك، ولولا علي لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكما»(١٤٣)



رُبَّ تساؤل يرد: ألا يدلَّ هذا الحديث على تفضيل فاطمة على أبيها الرسول وبعلها على عَلَيْهِ مَا السّول على عَلَيْهِ مَا السّول صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ على الرسول صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ على الرسول صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ هو خير خلق اللّه؟

الجواب: ربما يعتقد السامع لهذا الحديث لأول وهلة أن الأمر كذلك، ولكن يذكر العلماء بأن الحديث فيه (إشارة إلى الأدوار التي أنيطت إلى كل واحد منهم، وأن دور اللاحق مكمّل لدور السابق، وحافظ له، فلولا اللاحق لما تحقق الغرض من السابق، فهي كالسلسلة مرتبطة ومترابطة فيما بينها)(١٤٤)

وللتوضيح نضرب لكم مثالاً -علماً أن الأمثلة تضرب ولا تقاس-:

لنفت رض أن هدفي هو إنشاء بناية وأحتاج لإنشائها إلى عناصر أساسية أهمها: المهندس (وهو المصمم والمشرف)، وإلى الحدد (الدي ينفذ تسليح البناء)، وأحتاج إلى النجّار (الدي يحدق القوالب لصب الكونكريت Concrete).

فهنا يمكنني أن أقول: (لولا المهندس ما اشتريت مواد البناء، ولولا الحدّاد لما استدعيت المهندس، ولولا النجّار لما استدعيت المهندس، ولولا النجّار لما استدعيت المهندس والحدّاد)؛ لأن الهدف لن يتحقق إلا بوجود هي ولاء الثلاثة، فكل منهم وجوده ضروري لتحقيق الهدف، وأيضاً يعتمد وجود كل منهم على وجود الآخر، وإلا لن يتحقق الهدف الهدف في إنشاء البناية).

وأيضاً لما نأتي إلى حجج الله على البرايا سنجد أنهم العلمة الغائية وأن الكون قد خلق من أجلهم، انتبهوا للحديث القدسي في حديث الكساء ماذا قال؟ (...فَقالُ اللهُ عَرَّوَجَلُّ: وَجَلَّ: يا مَلائكتي وَيا سُكَّانَ سَماواتي إنِّي ما خَلَقتُ سَماءً مَبنَّيةً وَلا أرضاً مُدحيَّةً وَلا قَمَراً مُنيراً وَلا شُمساً مُضيئةً وَلا فَلَكا يَدُورُ وَلا بُحراً يَحدورُ الخَمسَةِ وَلا فَلكا يَحدورُ وَلا فَلكا يَحدورُ وَلا فَلكا يَحري وَلا فَلكا يَسري إلاَّ في مَحبَّةِ هـ وَلا فَلكا يَحمسَةِ





الَّذينَ هُصم تَحتَ الكساء، فَقالُ الأَمينُ جبرائيلُ: يَا رَبِّ وَمَنْ تَحتَ النَّبُوّةِ وَمَعدِنُ تَحتَ الكَبُوقِ وَمَعدِنُ الرِّسالَة هُصمَ أُهلُ بَيتِ النَّبُوّةِ وَمَعدِنُ الرِّسالَة هُصم فَاطمَة وَأَبُوها، وَبَعلُها وَبَنوها...)

(إذاً يظهرمن هذا الحديث ومن خلال عدة أحاديث مأثورة أن الأفلاك والموجودات ما خُلقت لولا رسول الله: (يا أحمد ليولاك لما خلقت الأفلاك)، وهذه العبارة مطابقة لمضمون كثيرمن الأحاديث الولائية سواءً كانت من كتب الخاصة أو العامة. ولتوضيح المطلب سنطرحه بالنقاط الآتية:

أولاً: حينما نسال، لماذا خلق الله الكون والأفلاك؟ فإن الجواب يأتي من القرآن الكريم وهو أن الله خلق الكون والحياة من يأتي من القرآن الكريم وهو أن الله خلق الكون والحياة من أجل الإنسان، لأنه قال: ﴿ وَسَخَّرَاتُ بِأَمْرِهِ ﴾ (١٤١)، وقال: ﴿ وَسَخَّرَاتُ بِأَمْرِهِ ﴾ (١٤١)، وقال: ﴿ وَسَخَّرَاتُ بِأَمْرِهِ ﴾ (١٤١)، وسحركل شيئ في الليماوات، وكل شيئ في الأرض، وسخرها في خدمة الإنسان؛ لأنه حينما يقول: (سَخَّرَ) فإن ذلك يعني أنه جعلها في خدمة الإنسان مسخرة له يتصرف بها كيف يشاء، مثل خدمة الإنسان مسخرة له يتصرف بها كيف يشاء، مثل تسخير القمر والبحر للإنسان، فمن القمر يتمل السفن الفضائية على ظهره المناه على طهره على طهره المناه على طهره المناه على طهره المناه على طهره المناه المنا

إذاً: فالجواب على السوال المتقدّم: لماذا خلو الله الأفلاك والكون، والحياة؟ أقول: الجواب، خلقها من أجل الإنسان كما صرح بذلك القرآن الكريم في أكثرمن مائة آية كلها تؤكد المعنى وتصب اهتماماً في هذا الجانب بكلمة: سخر، وجعل...الـخ.

: نساًل، لماذا خلق الله الإنسان؟ ويأتي الجواب من القرآن أيضاً: إنه للعبادة، ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١٤٧٠). والعبادة لا تتحقق إلا بشروط، ومن أهم تلك الشروط: معرفة الطريق،



وكشف الوسيلة، ووجود القائد، لأنه من دون القائد لا يمكن الانطالاق في اتجاه صحيح، ولذلك صار القائد الإمام المعصوم، ومعنى ذلك: إن فقدان القائد يعني فقدان العبادة، وإذا فقدت العبادة انتفت الحكمة من وجود الإنسان، وإذا انتفت الحكمة من وجود الإنسان، وإذا انتفت الحكمة من وجود الإنسان الخياك معنى؛ لأن الأفلاك معنى وجود الإنسان الدي يعبد الله ولذلك معنى؛ لأن الأفلاك الساعة وينتهي دور الإنسان الذي يعبد الله ولذلك عندما تقوم الساعة وينتهي دور الإنسان في الحياة فإن الكواكب والنجوم والأفلاك كلها تتمزق شذر مذر وينتهي دورها: ﴿ وَمُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجَبُالُ فَلُكَتَا دَكَةً وَاحِدَةً ﴾ (١٤١٠)، ويقول: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَسْفُهَا رَبِّي نَسْفُهَا رَبِّي الْكَارِيمَ وَالْدَالِي الْكَارِيمَ وَالْمَاءُ النَّمُ وَالْ النَّابُ وَالْكَارِيمَ وَالْمَاءُ النَّمُ وَالْ النَّابُ وَالْكَارِيمَ وَالْكَارِيمَ وَالْكَارِيمَ وَالْكَارِيمَ وَالْمَاءُ الْشَعَّتُ ﴾ (١٥١). ﴿ وَإِذَا التَّبُ وَالْكَارُ النَّابُ وَالْكَالُ اللَّهُ وَالْمَاءُ الْشَعَّاءُ الْشَعَاءُ الْشَعَّاءُ الْشَعَاءُ الْشَعَاءُ الْشَعَاءُ الْشَعَاءُ الْسَمَاءُ الْشَعَاءُ الْسَمَاءُ الْسَمَاءُ الْسَمَاءُ الْسَمَاءُ اللَّهُ وَالْكَالُونَانُ الكريانُ الكريانُ الكريانُ الكريانُ السَّمَاءُ النَّالَةُ اللَّهُ اللْعُلُهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْعُلُهُ اللْعُلُهُ اللْعُلُهُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ اللْعُلُولُ اللَّهُ اللَّه

وعليه فمن كل ما تقدم نخرج بالنتيجة الآتية:

إن الله سبحانه -لولا الحبيب المصطفى- لم يخلق الكون ولا الأفلاك، ولأن هذه الحكمة لا تسقط بموت النبي وإنما تستمر الحكمة الطاهرين أجمعين)(الا

ثالثاً: إن الرسول صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَمْ بنعى سفينة النجاة -الدين الإسلامي- طوال ٢٣ سنة، فهل يعقل أن يترك السفينة بلا قائد أو قبطان يقودها بعد رحيله؟

نعصم، إن الله تعالى قال: ﴿ الْيُوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (١٥٣)، ولكنه قالها بعد أن عيّن ونصّب في يصوم غدير خصم القائد والقبطان المؤهل الذي سيتولى أمر قيادة الأمنة من بعد رحيله.

قد يقال: ولكن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ تَرك لنا القرآن الذي هو تبيان لكل شيء، قال تعالى العالمي ﴿ وَتَرَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١٥٤)!!



ويرد عليه بأن القرآن له ظاهر وباطن، ﴿لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونُ﴾ أي: لا يدركه ويفهمه إلا من أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وهم الأئمة الأطهار عَلَيْهِمُ السَّلَامُ.

فالرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَآلِهِ وَسَالَمَ لصم يبيّن للأمدة كل ما تحتاج إليه والدي قيام الساعة، بل أعطاها ما تحتاج إليه وأودع ما تحتاج إليه بقيدة الأمدة عند الإمام علي باب مدينة علم رسول الله صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَآلِهِ وَسَالَمَ حَدَى أَن مصادر أهل السنّة تذكر عن ابن عباس بأنه روي عن رسول الله صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَآلِهِ وَسَالَمَ : «أنا مدينة العلم، وعلي بابها، فمن أراد المدينة فليأت الباب». وقد رواه في المستدرك ومصادر أخرى.

فنحن لمّا نأتي إلى القرآن سنجد أن فيه ما يقارب من من من محكماً، والسنّة التي تركها الرسول بالطبع لا تكفي لتضع منهاجاً كاملاً يسدحاجة البشرية إلى قيام الساعة، لذا فوجود أوصياء وأئمة من بعد رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْهِ وَسَلَّمَ منصّبين من قبل الله تعالى يتوارثون علوم رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْهِ وَسَلَّمَ أمر من في من خلق الإنسان.

رابعاً: رُبّ تساؤل يرد: ولكن كلامكم يعني أنه لولا على لما خلى البرايا من الحسن لما خلى البرايا من الحسن والحسين والتسعة المعصومين من ذرية الإمام الحسين لَمَا خلى الله الرسول وعلى عَلَيْهِمَا لَسَّلَامُ، ولذا فالأمر لا يختص بفاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ ؟

الجواب باختصار: لكون السيدة فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ هي قطب الرحى والمحور، هي حلقة الوصل بين النبوة والإمامة، انتبهوا ماذا قال جبرائيل في حديث الكساء (فقال الأمين جبرائيلُ: ما رَبِّ وَمَنْ تَحتَ الكساء؟ فَقالَ عَنْ وَجَالٌ: هُمَمُ أُهالُ بَيتِ النَّبُوها، وَبَعلُها وَبَنوها..)، النُّبُوها، وَبَعلُها وَبَنوها..)،





فجبرائيك من عباد الله الذين لا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأُمْدِهِ يَعْمَلُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأُمْدِهِ يَعْمَلُونَ، فَأُولَ اسَم ذكره هو (فاطمة) وربط من تبقى تحتَ الكساء بها -بالضمير المتصل (حرف الهاء) - أي: جعل فاطمة قطب الرحي.

#### ولتوضيح ذلك نقول:

إن الأئم المعصومي النبي و الإمام علي عَيَهِ السَّلَامُ حتى ي يتقال الأمر يحتاج إلى ينتقل إليه م إرث النبوة وإرث الإمامة فهذا الأمر يحتاج إلى وعاء طاهر مطهّر يسع هذا الإرث ويتحمله، ولم تكن في الدنيا امرأة أكمل ولا أطهر من السيدة فاطمة عَيَهَا السَّلَامُ، فهي الدنيا امرأة أكمل ولا أطهر من السيدة فاطمة عَيَهَا السَّلَامُ، فهي الحوراء الأنسية، لذا فقد نقلت إلى الحسنين إرث النبوة لكونها لكونها ابنة المصطفى، ونقلت إليهما إرث الإمامة لكونها زوج علي، لذا نقرأ في زيارة وارث: (السَّلامُ عليَ لُكُ يا وارثَ اَدَمَ عليُ الله، السَّلامُ عليُ الله، السَّلامُ عليُ علي وارثَ نوح علي الله، السَّلامُ علي وارثَ أي يا وارثَ الله السَّلامُ علي علي الله السَّلامُ علي علي الله السَّلامُ علي علي الله السَّلامُ علي الله السَّلامُ علي علي الله السَّلامُ الله السَّلامُ علي الله الله السَّلام الله الله السَّلام الله الله السَّلام الله الله الله السَّلام الله السَّلام الله السَّلام الله السَّلام الله السَّلام السَّلام السَّلام السَّلام الله السَّلام الله السَّلام السَّلام

لذا فعدم وجود السيدة فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ يعني عدم وجود أئمة معصومين وارثين لإرث النبوة والإمامة من بعد الإمام علي عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وهذا يعني أن الأرض ستخلو من حجة بعد الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وعلى هذا سينتفى الغرض من خلق الإنسان.

: الســـؤال المطــروح هــو: فَهِمْنـا أن للســيدة فاطمــة علاقــة بوجود الأئمــة المعصوميــن، ولكــن مــا علاقــة فاطمــة بليلــة القدر؟

الجواب: ما ذكرناه له علاقة بليلة القدر لكون ليلة القدر مرهونة بوجود الأئمة الأطهار عَلَيْهِمْ السَّلَامُ لكون الملائكة تتنزّل في



ليله القدد، قال تعالى: ﴿تَنَرَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِ مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴾ (١٥٥)، ولكن على مَن تنزَّل الملائكة؟

الجواب: تتنوّل في ليلة القدر على الحجّة المنصب من قبل الله تعالى في ذلك الزمان، كما كانت تتنول على قبل الله تعالى في ذلك الزمان، كما كانت تتنول على الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ في زمانه، ومعلوم أن ليلة القدر مستمرة إلى قيام الساعة، فإذاً لا بدمن وجود أئمة معصومين من بعد رسول الله تتنول الملائكة على كل واحد منهم ليتم تقدير الأمور.

إذاً نفههم من ذلك لولا وجود فاطمة لما وجد الأئمة ولن يبقى لليلة القدر معنى لكونها قائمة بنزول الملائكة على الأئمة إلى قيام الساعة.

ما طرحناه في هذا البحث هو مقام واحد من مقاماتها العديدة... ولذا الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّالِهِ وَسَلَّمَ كان يكُنُّ لفاطمة عَلَيْهَ ٱلسَّلَامُ محبة كبيرة وكان يوصى بها خيراً.

#### ولكن هل راعت الأمة الأمانة وحفظت الوصية؟

كلا، بـل إنهـا غـدرت بالرسـول وبوصيتـه بعـد وفاتـه مباشـرة وخانـت الأمانـة حينمـا غصبـوا الخلافـة مـن أهلهـا، وغصبـوا مـن فاطمـة أرض فـدك ولـم يكتفـوا بذلـك حتـى حرقـوا دارها وكسـروا ضلعهـا وأسـقطوا جنينها ولطمـوا خدّها...وفـوق كل ذلـك قيّدوا زوجهـا أميـر المؤمنيـن عَيَهِ السَّلَامُ وأخرجـوه ليجبـروه علـى بيعــة الأول.

حيث تذكر لنا كتب السيرة والتاريخ: أنه لما أسقطت فاطمه جنينها أغمي عليها ودخل القوم فاقتادوا عليا والمسجد من أجل البيعة فلما أفاقت عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ التفتت إلى المسجد من أجل البيعة فلما أفاقت عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ التفتت إلى ابنتها زينب وقالت بنية أين أبوك عليّ؟ قالت: أماه لقد أخرجوه من الدار فقامت فاطمة وخرجت خلف أمير المؤمنين عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ تقع تارة وتقوم أخرى. أقول: بأية حالة



قادوا أمير المؤمنين؟ يقول المؤرخون وضعوا حبالا في عنقه وأخرجوه إلى المسجد قهرا وعندما تراءى له قبر النبي صلى الله عليه وآله وسلم صاح: (يابين أم إن القوم استضعفوني و كادوا يقتلونني).

هــذا وفاطمة مــن خلفه ومعهـا الحسـنان ونسـاء بني هاشــم وهي تنـادي، والــذي بعــث محمــدا بالحــق نبيا لئــن لم تخلــوا عن ابــن عمي لأنشــرن شــعري وأضعن قميص رســول الله على رأســي وأصرخــن إلى الله فمــا صالــح بأكرم علــى الله من أبــي، ولا الناقــة بأكرم منــي، ولا الفصيل بأكرم مــن ولدى.

(بحرطویل)

تاليهاالشجاني اوزادهمي اوهيَّجه الغمِّي يوم الصاحت الزهره خلوا عن ابن عمى رد ليها اولوعها او روعها وهي اتنادي يو خلوا على الكرار لا اتيتمون ويلادي

وارخص غالي ادموعي واجره امن الجفن دمِّي صاح افلان يا قنفذ ولك بالسوط ردليها لفرع واشتكي لله ابكل اللي عَلَي ساد تصرخ والعصه ويلاه تتلوه على ايديها

(أبوذية)

انشـد عـن مصابيهـا وسـلها كتلها ابعصرته الظالم وسـلها يشـيعي ابچي اعله عملتها وسـلها اوصـب ادمـوع علزهـره الزچيه

نعصم لقد أخذوا أمير المؤمنين إلى مجلس الرجل والقوم يقولون لده يصاعلون البيع وإلا ضريدت عنقك، فلم السمع الحسنان قول القائل يصاعلى بايع أو نضرب عنقاك رفعا أصواتهما بالبكاء فلما سمع أمير المؤمنين عَلَيْهِ النَّلَامُ ذلك قال لهما: لا تبكيا إنهما لين يقدرا على قتل أبيكما. (١٥١)





(نصاري)

يريت ايشوفهم سيد البرية راسه امكشّف او بالحبل ينجر

لحســن وحســين دمعتهم جريه وابوهــم علــي حامــي الحميه

(أبوذية)

دفعها او من صدرها الدم تجره وخذوه مكتوف حمّاي الحميه (۱۵۷)

اشــلون الخصــم للزهــره تجره ألـف مـا تكدر الحيــدر تجــره







# 

# عن الأيام الفاطمية



#### المناسبة

#### الأيام الفاطمية الأولى

#### (على رواية شهادتها في شهر ربيع الثاني)

القصيدة: للسيد على الترك الموسوي النجفي

هادى النبيِّ استنصرت أنصارها فأقمُ بسيفك ذي الفقار منارها فى المسلمين وحكّمت أشرارها هجموا على الطهر البتولة دارها تُبكى أباها ليلها ونهارُها أنّى وقد سلب المصابُ قرارَها قطعت أُمَــيُ يمينَها ويسارَها حَطباً و أوقدت الظغائنُ نارَها أنبتوا في صدرها مسهارها منها الجنين وأخرجوا كرارها عبرى فليتك تنظر استعبارها أسفا فليتك تسمع استنصارها يا ليت عينَاك عاينات آثارَها

لا صبر يابن العسكري فشرعة الـ هُدمتُ قواعدُها وطاح منارُها فإلام تُغضى والطغاة تحكّمت مولايَ ما سنَّ الضَلالَ سوى الألى منعوا البتولُ عن النياحة إذ غدت قالوا لها قُرِّي فقد آذيتنا قطعوا أراكتها ومن أبنائها جمعوا على بيت النبعيِّ محمد رضُّوا سليلةَ أحمدِ بالباب حتى عصروا ابنة الهادى الأمين وأسقطوا قادوه والزهراء تعدو خلفهم والعبدُ سوَّد متنَها فاستنصرت فقضت وآثار السياط بمتنها



#### (مجردات)

يابن الحسن يا مدرك الثار تصبر او عندك كل الاخبار او رادوا حريــج البــاب بالنــار ابگوم العده وگفوا على الدار الزهره اطلعت مذهوله الأفكار او حيدر جليس الدار محتار فوگھــا عصرها النذل وابعصرته جار اولا او تكسّر ضلع بضعة المختار او بالصدر ويلي نبت مسمار او بالحبال جاروا حامي الجار او جنین اسگطت والدمیع دم فار تنخـه او تنادی اجمـوع الأنصار او وراه اطلعت بت نور الأنوار رد العبــد بالســوط وانــدار(۱۵۸) اولا شافت امن الگوم نغار



# المحاضرة الرابعة هل يمكن رؤية اللّه بالبصر؟

# بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾(١٥٩)

نحن نعيش في زمان كثرت فيه الفتن، ومن أخطرهذه الفتن ظهورطائفة في الصدول الإسلامية يشكّكون في وجود الله تعالى؛ لأنهم لا يرونه، ويسندون ما يحدث في هذا الكون إلى الطبيعة، أو إلى الصدفة، ويجهرون بذكر أدلتهم الواهية الباطلة على إنكار وجود الخالق العظيم في محيطهم وفي وسائل الإعلام، مستغلّين ضعف عقيدة توحيد الله تعالى عند بعض المسلمين. (١٦٠)

لقد ذكرنا في الجزء الثاني من كتاب (زاد المبلغات) بعض البراهين التي تثبت وجود الله تعالى، وذكرنا في الجزء الثالث الأدلة التي تنفي بأن الصدفة والطبيعة هي التي خلقت العالم والكون، ونريد أن نَرد في هذه المحاضرة على من ينكر وجود الله لأنه لا يراه الأنه صارمن المألوف للإنسان أن يرى الشيء أو يلمسه، أو يحسبه بأي طريق معتبر لديه.

لذا فالسؤال المطروح: إذا كان الله موجوداً فلماذا لا نراه؟

بعبارة أخرى: كيف نؤمن بإله لا نراه؟

وقب ل أن نجيب على السوال، لنقف على معنى الرؤيلة البصريك.

الرؤية البصرية عبارة عن: انعكاس صورة المرئي على العين عن طريق وصول النور النابع أو المنعكس من الأشياء إلى العين، ثمّ انتقال هذا النور على شكل أمواج عصبية إلى الدماغ من أجل تحليله وتفسيره وتعقّل شكل وصورة المرئى.



#### مباحث الآية الكريمة

#### المبحث الأول: الرد على منكري وجود الله لعدم رؤيته

يحتج بعضهم بعدم وجود الله لعدم إمكانية رؤيته!!

ونرد عليه بأن الرؤية ليست ملكاً للوجود وعدم الرؤية ملكاً للوجود وعدم الرؤية ملكاً للعدم، قال العقال العقال العقال العقال العقال العقال العقال العقال العقال الوجود)، فهناك أشياء كثيرة موجودة ولا تُرى بالعيان، فليس كلّ غيرمحسوس معدوم. وإليكم الأمثلة الآتية:

ا – الألصم في الجسم لوليم تدل عليه علَّة ظاهرية، فهو غير محسوس للآخرين في حين أنه موجود.

آ - في المساء يحكم الإنسان بوجود النهار في الجانب الآخر
 من الكرة الأرضية، في حين أنه غير محسوس.

٣- الأرض كروية ولكن الإنسان يحسها مسطحة.

٤ – أمـــواج الراديـــو، وذبذبــات الهواتــف النقّالـــة موجـــودة فـــي الفضـــاء، ولكنهــا ليســـت محسوســـة.

٥- إن الأمــواج الصوتيــة التــي تكــون درجــة ذبذبتهــا بيــن ١٠ و٢٠٠٠٠ مــرة فــي الثانيــة هــي التــي يمكننــا إدراكهــا، وأمــا الأمــواج التــي تكون درجــة الذبذبــة فيهــا دون هــذا الحــد أو فوقــه فهــي غيــر قابلــة للســماع لنــا.

آ- مــا ندركــه مــن الأمــواج الضوئيــة هــي التــي يكــون درجــة اهتزازهــا بيـن ٤٥٨ مليــون مليــون مليــون الثانيــة، أمــا الأمــواج الضوئيــة التــي دون ذلــك أو فوقــه فــي الفضـاء فهــي لا تــرى.



- ٧- الطاقة موجودة ولكنها لا تُحس، ولا يعرف أحد حقيقتها.
- ٨- الجاذبية موجودة في جميع الأجسام بينما لا تخضع للحس.

هـذه جملـة مـن الحقائـق العلميـة المتفـق عليهـا، مـع أنهـا لا تخضـع للحـس.

وأيضاً إن الحسس (إماعن طريق الرؤية، أو السمع، أو اللمسس) لا يعطينا الكشف الصحيح عن الواقع لوحده، فهناك أشياء تُرى في حين أنها لا واقع لها.

وإليك شواهد أخرى على ذلك:

ا- الصورة تشاهد في المرآة في حين أنه لا وجود خارجي المال.

آ- حينما يسير القطاريشاهد الإنسان الأشجار والجبال تمرّ من أمامه بسرعة، والواقع يكذب ذلك.

٣- تبدو سكتا الحديد ملتقيتين من بعيد، في حين أنهما متوازيتان، والمتوازيان لا يلتقيان مهما مددناهما.

- ٤- يبدو السراب للمشاهد ماءً في حين أنه لا يوجد ماء.
  - ۵- يقال: أن للفضاء بعداً رابعاً ولكنه غير محسوس.
- ٦- فـــي الشـــتاء حيــث البــاب الخشــبي وبــاب الحديــد يكونــان فـــي درجــة حــرارة واحــدة، يحــس اللامــس أن بــاب الحديــد أكثــر بــرودة.
- ٧- في جميع التجارب العلمية لو ليم تساعدنا الأدوات والآلات في جميع التجارب العلمية عن إدراك كثير من الأشياء.

هـــذه جملـــة مـــن الأمـــور التـــي يســـتنتجها الإنســـان نتيجـــة إدراكـــه لهــا بالحــواس، ولكــن العقــل لا يعتقـــد بوجودهــا، ولذلـــك





فلا يصح مطلقاً أن نجعل الحس ملاكاً لتشخيص الواقع. (١٦١)

إذاً نفه هما ذكرناه: (إن إيماننا بوجود الأشياء من خلال الحواس الخمس، إنما هو لأن العقل يقول بوجودها، والحواس ليست إلا وسيلة لذلك.

فأساس الإيمان بالأشياء التي نراها هو العقل، والبصرليس إلا وسيلة من وسائل العقل، وكذلك الحال مع ما نسمعه، أو نلمسه، أو نتذوقه.

فإذا كان هنالك شيء يحكم العقل بوجوده، بوسيلة العقل مباشرة، دون واسطة هذه الحواس، فلابد من الإيمان به بطريقة أولى.

يروى أنه جرى حواربين هشام بن الحكم تلميذ الإمام جعفربن محمد الصادق عَيْهِ السَّلَامُ وبين شيخ المعتزلة عمرو بين عبيد البصري ... حيث قال هشام له: « أيها العالم اني رجل غريب أتاذن لي مسالة»

فقال: «نعم»

فقال: « ألك عين ؟»

قال: «نعم»

قال:« فما تصنع بها؟ »

قال :« أرى بها الألوان والأشخاص »

قال: « فلك انف ؟»

قال: «نعم»

قال: « فما تصنع به ؟»



فقال: « أشم به الرائحة »

قال :« ألك فم؟ »

فقال:«نعم»

قال :« فما تصنع به ؟»

قال: « أذوق به الطعام »

قال :« ألك أذن؟ »

فقال:«نعم»

قال :« فما تصنع بها ؟»

قال:» أسمع بها »

قال :« ألك قلب ؟»

قال :«نعم»

قال:» فما تصنع به ؟»

قال : « أميز به كلما ورد على هذه الجوارح والحواس»

قال :« أوليس في هذه الجوارح غنيَّ عن القلب ؟ »

فقال :« لا »

فقال :« فكيف ذلك وهي صحيحة سليمة ؟»

فقال: «يا بني إن الجوارح إذا شكت في شيء شمته أو رأته أو ذاقته أو سمعته ردته إلى القلب فيستيقن ويبطل الشك »





فقال هشام : « فإنما أقام الله القلب لشاك الجوارح ( أي لضبطها ) ؟»

قال :«نعم »

قال :« لابد من القلب وإلا لم تستيقن الجوارح ؟ «

قال :« نعم »...(۱۲۲)

والمقصود بالقلب العقل، إذن فنحن نتعامل مع هذه الأمورمن خلال العقل، حيث إن للعقل أحكاماً تسمى بالقواعد العقلية، وهي أمور تحكم بها عقولنا مباشرة.

ومن أهم تلك القواعد: ما يحكم به العقال من أن كل مصنوع له صانع، وكل ترتيب له مدّبر، وكل مربوب له كل مصنوع له صانع، وكل ترتيب له مدّبر، وكل مربوب له ربّ.. فعندما ترى سيارة في الشارع وفيها آثار(الصنعة)، أو حينما ترى بيتاً جميلاً فيه غرفة نوم مرتّبة، وستائر معلّقة، ومسبحاً جميلاً، وحديقة غنّاء، وطيوراً في أقفاص، ومطبخاً قد وضع كل شيء في مكانه، فإن عقلك يقول: أن شخصاً حكيماً قادراً، صنع كلّ ذلك بتصميم مسبق، وخطّة محكمة، وقد وضحنا هذه القاعدة في برهان النظام في الجزء الثاني من كتاب زاد المبلغات (١٣٠)

ولا يمكن أن تنكر وجود (مصمم ذكي) للسيارة، أو للبيت لأنك لم تره، ولم تسمع له صوتاً، ولم تشم له رائحة، أو لم تلمس جسمه).(١١٤)

ولا يمكن أن نقول أنها الصدفة أو الطبيعة العمياء الجاهلة التي أثبتنا بطلانها في الجزء الثالث من كتاب زاد المبلغات (١٦٥)

ولدا وجب على المؤمن أن يتسلّم بمثل هذه القواعد العقليمة، ليحصّن بها نفسه، وليكون سبباً في هدايمة



#### الآخرين، لا أقل من باب إتمام الحجة عليهم.

روي أنه سَمِعَ بهلول أبا حنيفة يقول: أنّ جعف ربن محمّد يقول: أنّ جعف ربن محمّد يقول: الشيطان محمّد يقول: الشيطان يعدّب بالنار، كيف وهو من النار؟ ويقول: أنّ الله لا يُررى ولا تصحّ عليه الرؤية، وكيف لا تصحّ الرؤية على موجود؟ ويقول: أنّ العبد هو الفاعل لفعله، والنصوص بخلافه.

فأخــذ البهلــول حجــراً وضربــه بــه، فأوجعــه، فذهــب أبــو حنيفــة إلـــى هــارون واســتحضروا البهلــول ووبّخــوه علـــى ذلــك.

فقال لأبي حنيفة: أرني الوجع الّذي تدّعيه وإلّا فأنت كاذب، وأيضاً فأنت كاذب، وأيضاً فأنت من تراب؟ ثما الّذي وأيضاً فأنت من تراب؟ ثما الّذي أذنبته إليك، والفاعل ليس هو العبد، بل الله؟ فسكت أبو حنيفة وقام خجلاً.

ولقد ذكر العلماء عدة حوارات ترد على من ينكر وجود الله لأن العيون لا تراه، اذكر منها الحوار الآتى:

ذهب جماعة من الطلاب إلى مدرسة إلحادية.. وفي اليوم الأول من الحوام، حضروا الصف، وكان في الصف منضدة عليها تصوير أحد زعماء الملحدين.

فجاء المعلم، وقال للطلاب: هل لكم عين؟ وأين هي؟

وهل لكم أذن؟ وأين هي؟

وهل لكم أيدٍ وأرجل؟ وأين هي؟

قال الطلاب: نعم.. لنا أعين وأذن وأيد وأرجل.. وهي هذه، وأشاروا إلى هيذه الأعضاء.

قال المعلم: وهل ترون هذا الأعضاء وتحسون بها؟



قال الطلاب: نعم.. نراها ونلمسها.

قال المعلم: وهل ترون هذا التصوير على المنضدة.

قالوا: نعم.. نراها.

قال المعلم: وهل ترون المنضدة وسائر ما في الغرفة؟

قالوا: نعم.. نراها.

وهنا انبرى المعلم قائلاً: وهل ترون الله؟ وهل تحسون به؟

قالوا: لا... لا نرى الله ولا نلمسه.

قال المعلم: فهو إذاً خرافة تقليدية..

إن كل شيء في الكون نحس به ونراه، أما ما لا نراه ولا نحس به ونراه، أما ما لا نراه ولا نحس به، فهو خطاً، يلزم علينا أن لا نعترف به.. وإلا كنا معتقدين بالخرافة..

وهنا قام أحد التلاميذ، وقال: اسمح أيها الأستاذ بكلمة؟

المعلم: تفضل.

التلميذ: أيها الزملاء أجيبوا على أسئلتي.

الزملاء: سل.

التلميذ: أيها الزملاء..

هل ترون المعلم؟

هل ترون الصورة الموضوعة على المنضدة؟

هل ترون المنضدة؟



هل ترون الرحلات؟

الزملاء: نعم.. نرى كل ذلك..

التلميذ: أيها الزملاء..

هل ترون عين المعلم؟

هل ترون أذن المعلم؟

هل ترون وجهه؟

هل ترون یده ورجله؟

الزملاء: نعم نرى كل ذلك..

التلميذ: أيها الزملاء.. هل ترون عقل المعلم؟

الزملاء: كلا! لا نرى عقله..

التلميذ: فالمعلم إذاً لا عقل له، فهو مجنون.. حسب مقالته، لأنه قال: كلما لا يراه الإنسان، فهو خرافة، يجب على الإنسان، فهو خرافة، يجب على الإنسان أن لا يعترف به.. وإنا لا نرى عقل المعلم.. فهو إذاً لا عقل له ومن لا عقل له يكون مجنوناً.

وهنا ألقه المعلم حجراً، واصفروجهه خجلاً، ولم ينبس ببنت شفة، وضحك الطلاب. (١١٧)



## المبحث الثاني: رؤية الله تعالى في المنظور الإسلامي

#### المطلب الأول: عقيدة المسلمين حول رؤية الله

ا. عقيدة الشيعة: يعتقد أتباع مذهب أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ تبعاً للرسول الأعظم صَّالِللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ والأَئمَّةُ الأَطهار بان تبعاً للرسول الأعظم صَّالِللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ والأَئمِّةُ الأَطهار بالنّه عزوجل سواءً في الدنيا أو الآخرة، وبالعين المجردة تعدّمن الأمور المستحيلة؛ لأنّ الله عزوجل أجلُّ وأكبرمن أن يكون كالأجسام المادية، مثل الشمس والقمر التبي تحدرك بالانعكاسات الضوئية. (١١٨)

بمعنى أن هذه العيون والأبصار التي نرى فيها الجبال والأنهار والطبيعة يستحيل أن نرى فيها الله تعالى، بل حتى في الآخرة لا يمكن رؤية الله تعالى أيضاً.

قال الشيخ المفيد: «لا يصح رؤية الباري سبحانه بالأبصار، وبذلك شهد العقل ونطق القرآن وتواتر الخبر عن أئمة الهدى من آل محمّد عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ ، وعليه جمهور أهل الإمامة وعامّة متكلّميهم، والمعتزلة بأسرها توافق أهل الإمامة في ذلك» (١٦٩)

7. عقيدة أهل السُنَّة: قال أبو الحسن الأشعري: «وندين بطأن الله يُرى القمرليلة بطأن الله يُرى القمرليلة البحدر «(۱۷۰۰)

مع ملاحظة أنّ الرؤية التي وقع الاختلاف حول إمكانها، أو استحالتها هي الرؤية بمعنى إدراكه تعالى عن طريق حاسّة البصر، أمّا تفسير رؤية الله بالإدراك المعرفي، أو الكشف الشهودي (الرؤية القلبية) أو العلم الحضوري فهو مما لم يقع الاختلاف حول إمكانه، ولا خلاف في جوازه، وسنقف عليه في نهاية المحاضرة.





### المطلب الثاني: الأدلة القرآنية على نفي رؤية الله بالبصر

ونذكرمنها الآيتين الآتيتين:

# ا ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (١٧١)

و «الإدراك» المضاف إلى «البصر» يفيد «الرؤية»، وقد بيّنت هدده الآية بأنّه تعالى منزّه عن الرؤية البصرية. (١٧٢)

# ا ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي ﴾ (١٧٣)

و «لـــن» تفيــد النفــي الأبــدي، فيثبــت مــن قولــه تعالـــى لموســـى عَيَهِ السَّلَامُ: ﴿... لَنْ تَرَانِي ... ﴾ (١٧٤) أنّــه تعالـــى لــن يُــرى بالبصــر أبــداً. (١٧٥)

ولوكان الله ممكن الرؤية بحاسّة البصرلكان النبي موسى عَلَيْهِ السّامُ أولى النباس برؤيته المراكان النباس عَلَيْهِ السّامُ أولى الناس برؤيته النباس برؤية المراكان النباس برؤية المراكان النباء النباس برؤية المراكان النباس المراكان المراكان النباس المراكان النباس المراكان المراكان المراكان النباس المراكان ا

### المطلب الثالث: الأدلة الروائية حول نفي رؤية الله بالبصر

توجد العديد من روايات أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ التي تنفي رؤية الله بالبصر، ونذكر منها الروايات الآتية:

ا\_ قال الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « انحسرت الأبصار عن أن تناله فيكون بالعيان موصوفاً ». (۱۷۸)

اً وقال عَلَيْهِ السَّلَامُ حول الله تعالى: «... ولا بمحدث فيبصر... ». (١٧٩)

الله السنواهد، ولا تكون المشكرة : « الحمد لله الدي لا تدركه الشواهد، ولا تحويه المشاهد، ولا تحويه السواتر ». (١٨٠)

٤ سُئل الإمام الصادق (عَلَيْهِ السَّلَامُ: «أَنَّ رجلاً رأى ربِّه عنَّوجللَّ فصال الإمام الصادق (عَلَيْهِ السَّلَامُ: «أَنَّ رجلًا لا فصي منامه، فما يكون ذلك؟ فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ: ذلك رجل لا





ديـــن لـــه، إنّ اللّه تبــارك وتعالـــى لا يُــرى فـــي اليقظــة، ولا فـــي المنــام، ولا فـــي الآخــرة ». (١٨١)

#### المطلب الرابع: الأدلة العقلية على استحالة رؤية الله بالبصر

ذكر العلماء أدلة عقلية عديدة تثبت استحالة رؤية الله بالبصر، ولكن بيانها يحتاج إلى مقدمات عقائدية يصعب توضيح تفاصيلها للعوام، ولكن سنذكر بإيجاز ما يمكننا توضيحه.

يق ول صاحب كتاب الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل معقباً على قوله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارِ .. ﴾ ما نصه: تثبت الأدلة العقلية أن الله لا يمكن أن يُرى بالعين؛ لأن العين لا تستطيع أن ترى إلا الأجسام، أو على الأصح بعضاً من كيفيات الأجسام، فإذا لم يكن للشيء جسم ولا كيفية من كيفيات الجسم، لا يمكن أن تراه العين، وبتعبير آخر، إذا أمكنت رؤية شئ بالعين، فلأن لهذا الشيء حيزاً واتجاهاً وكتلة أمكنت مي حين أن الله أرفع من أن يتصف بهذه الصفات، فهو وجود غير محدود وهو أسمى من عالم المادة المحدود في كل شئ المدادة المحدود في كل شئ المدادة المحدود في كل شئ المدادة المحدود في كل شئ الله المحادة المحدود في كل شئ المدادة المحدود في كل شئ الله المحدود في كل شئ الله المحدود في كل شئ المدادة المحدود في كل شئ المدادة المحدود في كل شئ المدادة المحدود في كل شيء المدادة المدادة المحدود في كل شيء المدادة المدادة المحدود في كل شيء المدادة المحدود في كل شيء المدادة المدادة

إن ما تدركه الحواس – من سمع وبصر وشم ولمس وتذوق – لا يكون إلا جسماً، كإدراك حواسانا للإنسان، والحيوان، والنبات، والجماد، والطبيعة، وغيرها.



هــذا الجســم محــدود فــي المــكان والزمــان لا محالــة؛ لأنــه محصــور بالطــول والعــرض والارتفــاع، ومحــدود بالزمــان... بعبــارة أخــرى أن الجســم يحتــاج وجــوده إلــى الزمــان والمــكان، كمــا لــو قلنــا (فــلان عــاش مــن ســنة كــذا إلــى ســنة كــذا، ويســكن فــي العــراق)، فــكل جســم هــو مربــوط بالزمــان والمــكان، وكمــا هــو معلــوم أن الزمــان والمــكان مخلوقــان، وللتوضيــح حينمــا خلــق الله الكواكــب وخلقنــا علــى كوكــب الأرض صــار لدينــا مــكان... ولمــا خلــق الشــمس والقمــر وجعــل الأرض تــدور حــول نفســها، وبنفــس الوقـــت تــدور حــول الشــمس حينها تحقق الزمــان...

والجسم حينها خلقه الله خلقه في مكان معين وزمان محدد، بمعنى أن الجسم محتاج إلى المكان والزمان، فلا يوجد مخلوق في الحياة الدنيا إلا وهو محصور بالزمان والمكان، وهذا الاحتياج ينسب فقط إلى المخلوق ولا ينسب والمكان، وهذا الاحتياج ينسب فقط إلى المخلوق ولا ينسب إلى الخالق الغني بذاته غير المحتاج إلى غيره، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهِ هُوَ الْغَني الْحُمِيدُ ﴾ (١٨١٠)، فلذا لو قلنا أن الله يمكن رؤيته بالبصر معنى ذلك أننا جعلناه جسماً محتاجاً للزمان والمكان وعلى هذا صار فقيراً، وليس غنياً، وكل فقير محتاج لغيره هو ليس بإله، بالإضافة إلى أن القول بتجسيم الله يستلزم منه إشكالات عديدة ذكرها العلماء في كتبهم العقائدية.

يق ول الشيخ علي الكوراني: (إن ما تراه العين لا بد أن يكون موجوداً داخيل المكان والزمان ، والله تعالى وجود متعال على الزمان والمكان؛ لأنه خلقهما وبدأ شريطهما من الصفر والعدم، فلا يصح أن نفترضه محدوداً بهما خاضعاً لقوانينهما! لقد تعودت أذهاننا أن تعميل داخيل الزمان والمكان حتى ليصعب عليها أن تتصور موجوداً خارج قوانينهما، وحتى أننا نتصور خارج الفضاء، والكون بأنه فضاء! وهذه هي طبيعة الإنسان قبيل أن يكبر ويطلع ، وقد ورد أن النماة تتصور أن لربها



قرنيــن كقرنيهـا، لكــن عقــل الإنسـان يــدرك أن الوجــود لا يجــب أن يكــون محصــوراً بالمــكان والزمـان، ويرتقــي فــي إدراكــه إلــى مــا هــو أعلــى مــن الزمـان والمــكان ويؤمــن بــه وإن عــرف أنــه غيــر قابــل للرؤيــة بالعيــن.

وهـذا الارتقاء الذهني هـو المطلوب منا في فهـم وجـود الله تعالى، لا أن نجـره إلـى محيـط وجودنا، ومألوف أذهاننا، كما فعـل اليهـود عندما شبهوه بخلقه وادعـوا تجسده في عزيـر وغيـره، وكمـا فعـل النصـارى فشـبهوه بخلقـه وادعـوا تجسده بالمسـيح وغيـره) (۱۸۸۱)

(مــن الأمــور الواضحــة والبديهيــة، أن لــكل شــيء مقياســه، وللوصــول إلــى كل شــيء أدواتــه وأســبابه المناســبة لــه. ليــس هناك مــن يســمح بــأن يقــال لعالــم الفلــك: اكتشــف لنــا الميكــروب الفلانــي بمحاســباتك الفلكيــة، وليــس مــن المتوقــع مــن المتخصــص فــي معرفــة الميكروبــات أن يكتشــف لنــا أقمــار (المشــتري) بأدواتــه الخاصــة... وانطلاقــاً مــن ذلــك لا يصــح مطلقــاً أن نصــل إلــى (مــا وراء الطبيعــة) بالوســائل الطبيعيــة، ومــن الخطأ أن نتوقــع رؤيــة الخالــق مــن وراء المجهــر، أو التلســكوب، أو تحــت ســكاكين التشــريح.

للمسافات مقياس هـو الكيلومتر، ولافزان مقياس هـو الكيلوغران مقياس هـو الكيلوغرام، ولدرجة الحرارة مقياس هـو الثرمومتر، وللضغط مقياس هـو البارومتر... وهكذا. ( ۱۸۹۱)

وكما هو معلوم أن الجسم محدود، والله لا حدّ له، فكيف يستطيع المحدود-كالإنسان- من رؤية اللامحدود؟

يروى أنه تحاكم جماعة من الماديين إلى (آينشتاين) ليروا رأيت بالنسبة إلى الله تعالى؟

فأجازلهم أن يمكثوا عنده (١٥) دقيقة، معتذراً بكثرة أشعاله،



فـــلا يتمكـــن أن يســـمح لهـــم بأكثـــرمـــن هـــذا الوقت.

فعرضوا عليه سؤالهم، قائلين: ما رأيك في الله؟

فأجاب قائطاً: «ولو وفقت أن أكتشف آلة، تمكنني من التكلم مع الميكروبات، فتكلمت مع ميكروب صغير، واقف على رأس شعرة من شعرات رأس إنسان، وسالته: أين تجد نفسك؟ لقال لي: أني أرى نفسي على شجرة رأس شاهقة! أصلها ثابت وفرعها في السماء.

عند ذلك أقول له: أن هذه الشعرة التي أنت على رأسها، إنما هي شعرة على رأسها، إنما هي شعرة من شعرات رأس إنسان.. وإن الرأس عضومن أعضاء هذا الإنسان ...... ماذا تنظرون؟

هــل لهــذا الميكــروب المتناهــي فــي الصغــر: أن يتصــور جسـامة الإنسـان وكبــره؟

كلا!

إني بالنسبة إلى الله تعالى، لأقل وأحط من ذلك الميكروب، بمقدار لا يتناهى فأنى ليي أن أحيط بالله الدي أحاط بكل شيء، بقوى لا تتنامى، وعظمة لا تحد؟».

فقام المتشاجرون مان عند (آینشاین)، وأذعنوا للقائلین بوجاود الله عزوجال. (۱۹۰)

#### المطلب الخامس: رؤية الله محصورة بالقلوب لا بالعيون

إن عدم تمكّن الإنسان من رؤية الله تعالى بعينيه لا يعني أنه عاجز عن رؤية الله بشكل مطلق، بل هناك رؤية من نوع آخر تسمى بن (الرؤية القلبية) يذكرها لنا أئمتنا الأطهار، نذكر منها الروايات الاَتية:



ا ـ سُكِاللهُ عَلَيْهِ السَّكَمُ: « هـل رأى رسول الله صَالَّالهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ رَبِّهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ رَبِّهِ عَدْ وَجِلَّا الإمام الرضا عَلَيْهِ السَّلَامُ: «نعه، بقلبه رآه، أما سهعت الله عَدْ وَجِلَّا، فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ: «نعه، بقلبه رآه، أما سهعت الله عَدْ وَجِلَّ يقول: ﴿ مَا كَذَبَ الْفُوَّادُ مَا رَأَى ﴾ (١٩١)، أي: لهم يسره بالبصر، ولكرن رآه بالفواد» (١٩١)

آ. روي عَـن الْحُسَـيْن بُـن عَلَـيِّ (عَلَيْهِـمُ السَّلَامُ)، قَالَ: « سُـئِلَ أُمِيـرُ الْمُؤْمِنيـنَ (عَلَيْهِ السَّلَامُ) فَقيـلَ لَـهُ: يَـا أُخَـا رَسُـولِ اللَّـه، هَـلُ رَلُّ وَلَيْـهِ السَّلَامُ) فَقيـلَ لَـهُ: يَـا أُخَـا رَسُـولِ اللَّـه، هَـلُ رَأَيْـتَ رَبَّ الْعَيُـونُ رَأَيْـتَ رَبَّ الْعَيُـونُ لَـمْ أَرَهُ؟ لَـمْ تَـرَهُ الْعَيُـونُ رَأَيْـتَ وَنُ الْعَيُـونُ بِمَشَـاهَدَةِ الْعِيَـانِ، وَلَكِـنْ رَأَتْـهُ الْقُلُـوبُ بِحَقَائِـقِ الْإِيمَـانِ » (١٩٣)

نفهم من خلال المحاضرة أن الرؤية على قسمين:

١- رؤية مادية حسية بصرية.

٦- رؤية معنوية قلبية (عقلية).

أما بالنسبة إلى القسم الأول، فالله سبحانه وتعالى مندة على الرؤية المادية الحسية البصرية لقوله تعالى ﴿ لاَ تُدْرِكُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ ﴾ (١٩٤) ولقوله تعالى لموسى عَيَهِ السَّلَامُ : ﴿ قَالَ رَبِّ الْأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ ﴾ ولقول أمير المؤمنين عَيَهِ السَّلَامُ لذعلب اليماني : : ﴿ لاَ تُدْرِكُ وَ الْأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ ﴾ يعني أن رؤيته ليست المحمدة القوة البصرية الجسمانية فإن هذه غير بالعين، وبمشاهدة القوة البصرية الجسمانية فإن هذه غير جائزة على الله تعالى لما يستلزمه من الجسمية، والمكانية والجهتية، وغيرها والله سبحانه وتعالى منزه عن ذلك لقوله: ﴿ لَيْسَ كَنِشْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (١٩٩)

وأما بالنسبة إلى القسم الثاني، وهو الرؤية المعنوية القلبية (العقلية)، وهي أن ينتقل بنا العقل من شاهد محسوس إلى شاهد غائب كما انتقل عقل (نيوتن) من مشاهدة التفاحة تسقط من الشجرة على الأرض -شاهد محسوس- انتقل من ذلك إلى حقيقة قانون الجاذبية -شاهد غائب وامتلأ قلبه إيماناً بهذه الحقيقة وقلده كلّ العلماء.



فلقد رأت العيون الخلق وحكم العقل، وجزم بوجود الخالق، واعتقد القلب وآمين، كما ذكرنا ذلك في برهان النظام والحركة في الجزء الثاني لكتاب زاد المبلغات.

بعبارة أخرى (إنّ الحواس عاجزة عن إثبات وجود الله تعالى بصورة مباشرة، ولكن يمكن الاستعانة في هذا المجال بصورة غير مباشرة، وذلك عن طريق معرفة النظام المهيمن على هذا العالم عن طريق الحواس، ومن ثمّ الاستنتاج عن طريق العقل بوجود منظّم حكيم وراء هذا النظام الدقيق) (۱۹۷)

وهـــذا مــا عنــاه الإمــام أميــر المؤمنيــن عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ بقولــه لذعلــب: «تدركــه القلــوب بحقائــق الإيمــان » أي آمــن القلــب حقــاً وواقعــاً؛ لأنــه رأى بعيــن الحــس والعقــل.

والخلاصة: إن الإنسان المؤمن إذا وصل إلى أعلى مراتب الإيمان، بحيث حصل له القطع، واليقين، والعلم المتين، الإيمان، بحيث حصل له القطع، واليقين، والعلم المتين بوجود الخالق العظيم من خلال الآثار والحقائق والآيات الدالة عليه ... فحينها سيرى الله تعالى -بقلبه ووجدانه وعقله المذعن، الخالي عن الماديات، الصافي من الشكوك والأوهام رؤية نورانية معنوية (۱۹۸).

#### المطلب السادس: هل يمكن رؤية الله في الآخرة؟

لقد ذكرنا إن كثيراً من أهل السنة يعتقدون أن الله سيُرى يصوم القيامة، في حين أننا نخالفهم في ذلك استناداً للأدلة العقليمة والنصوص الشرعية، وللاختصار سنذكر دليلين مع ردود علمائنا عليها:

ا. احتجاج أهل الستة بدليلهم العقلي بأن ملك الرؤية
 هـو «الوجود»، وكل موجود يصح رؤيته، وبما أنّه تعالى موجود فيمكن رؤيته أبياراً.



ويـــرد عليــــه: بــــأن مــــلاك الرؤيـــة ليـــس «الوجـــود» بمـــا هــــو وجـــود، بـــل هــــو الوجـــود المقيّـــد بقيـــود، منهـــا كونـــه جســـماً مادّيـــاً واقعـــاً فــــى إطــــار ظــــروف خاصّـــة، لتصـــح رؤيتــــه.

ولهـــذا توجــد أمــورمــن قبيــل: العلــم، الإرادة، العقــل، النفـس، الإرادة، والألــم موجــودة، ولكنهـا لا تــرى بالعيــن (١٠٠٠).

اً. احتجاج أهل السنة بقوله تعالى: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ \* إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [لَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على المؤمن الله على المؤمن المؤ

#### يرد عليه:

ا. «النظرر» لا يفيد «الرؤيد» دائهاً; لأنّ حقيقة «النظر» في اللغدة هو تقليب حدقة العين نحو الشيء طلباً لرؤيته اللغدة هدو تقليب حدقة العين نحو الشيء طلباً للعثور على شيء، وقد يقلّب الإنسان نظره طلباً للعثور على شيء، ولكنّه لا يراه، ولذلك يقال: «نظرت إلى الهلال فلم أره» (١٠٠٠)

البراهين العقلية والقرآنية، على استحالة رؤية الله بالبصر، والتي أشرنا إليها سابقاً، تلزمُنا اتّباع تفسيريجتّبنا الوقوع في محاذير القول برؤية الله بالبصر.

وقد فسّرلنا أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّكَمُ هذه الآية، فقد روي عين الإمام علي بين موسى الرضا عَلَيْهِ السَّكَمُ حول تفسير قولت الإمام علي بين موسى الرضا عَلَيْهِ السَّكَمُ حول تفسير قول فولت وجوه يومئذ ناضرة \* إلى ربّها ناظرة \*: «يعني مشرقة تنتظرر ثواب ربّها» (٢٠٤)

واللافت للنظر أن الأحاديث والروايات الواردة عن أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ تستنكره نه العقيدة الخرافية أشد الستنكار، وتنتقد القائلين بها أشد انتقاد، من ذلك أن أحد أصحاب الإمام الصَّادق (عَلَيْهِ السَّلَامُ) قال له: « يَا ابْسَن رَسُولِ اللَّهِ مَا تَقُولُ فَي الْخَبَرِ الَّذِي رُويَ عَنْ رَسُولِ النَّهِ وَلَى الْخَبَرِ الَّذِي رُويَ عَنْ رَسُولِ النَّهِ وَلَى الْخَبَرِ الَّذِي رُويَ عَنْ رَسُولِ النَّهِ وَلَى الْخَبَرِ النَّذِي رُويَ عَنْ رَسُولِ السَّالِ اللَّهِ وَالْعَلَى الْخَبَرِ النَّذِي رُويَ عَنْ رَسُولِ النَّهِ وَالْعَلَى الْخَبَرِ النَّانِ وَالْعَلَى الْحَالِ الْعَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ





اللَّه (صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَ الله ) رَأَى رَبَّه ، عَلَى أَيِّ صُورَة رَاّه ؟ وَ عَنِ الْحَديث الَّه وَ الْه وَ الله السَّلام ) أُصَّم فَي الْجَنَّة ، عَلَى الْحَديث الْسَلام ) أُصَّم قَالَ : «يَا مُعَاوِيَة ، مَا أَي صُورَة يَرُوْنَهُ ؟ فَتَهُ سَمَ (عَلَيْه السَّلامُ) أُصَّ قَالَ : «يَا مُعَاوِيَة ، مَا أَقُ بَم الرَّه وَ يَاللَّه هَ سَيْعُ ونَ سَنةً أَوْ ثَمانُ وَنِ سَنةً أَوْ ثَمَانُ وَنِ سَنةً أَوْ ثَمَانُ وَنِ سَنةً الْقَبْد فَي مُلْك اللَّه وَيَا كُلُ مِنْ نِعَمه ، أُو ثَمَانُ وَنِ سَنةً اللَّه عَد رِفُ يَعِيشُ فَي مُلْك اللَّه وَيَا كُلُ مِنْ نِعَمه ، أُو ثَمَانُ عَلَيْه وَ اللَّه عَلَيْه وَيَا كُلُ مِنْ نِعَمه ، أَوْ تَمَانُ عَلَيْه وَ الله يَعْد رِفُ اللَّه مَا وَيَا اللَّه مَا وَيَعْد وَالله مُحَمَّداً اللَّه مَا وَيَعْد وَالله عَلَيْه وَ الله الله عَلَيْه وَ الله الله عَلَيْه وَ الله الله الله عَلَيْه وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَاله وَاله وَاله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَالله وَاله وَاله وَاله وَاله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَ

أقول: وكيف يستطيع المحدود من رؤية اللامحدود؟

قيل للإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «يزعه بعض الناس أنه يمكن أن يُصرى الله، فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ: الشهس جزء من سبعين جزء من نور الكرسي، والكرسي جزء من سبعين جزء من نور الكرسي، والكرسي جزء من سبعين جزء من نور العرش، والعرش جزء من سبعين جزء من نور الستر الحجاب، والحجاب جزء من سبعين جزء من نور الستر في إن كانوا صادقين فليمالوا أعينهم من الشهس ليس دونها سحاب» (١٠٠٠).

بمعنى إذا كان الإنسان عاجزاً عن النظر إلى الشمس مباشرة دون حجاب، فكيف يستطيع النظر إلى الله تعالى السني لا حدد لده ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ﴾؟

بل إن الخلق عندما يحشرون يوم القيامة لا يقدرون على النظرالي نوربعض مخلوقات الله المقدّسة كنورفاطمة النظرالي أنه الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ، فلقد روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنه قال لأبى جعفر عَلَيْهِ السَّلَامُ : «جعلت فداك يا بن رسول الله،



حدثني بحديث في فضل جدتك فاطمة عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ إِذَا أَنَا حدثت به الشيعة فرحوا بذلك، قال أبو جعفر عَلَيْهِٱلسَّلَامُ: حدثني أبي، عن جدي، عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِوَعَلَاآلِهِوَسَلَّم، قال: إذا كان يوم القيامة، إلى أن قال، فيقول الله تعالى: يا أهل الجمع، إني قد جعلت الكرم لمحمد وعلي والحسن والحسن وفاطمة، يا أهل الجمع، طأطئوا الرؤوس، وغضوا الأبصار، فإن هذه فاطمة تسيرإلى الجندة.. »(١٠٠)

رُبّ تساؤل يرد: لماذا النداء يأمرنا أن نطأطئ رؤوسنا ونغض أبصارنا عند مرور فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ ونحن نعلم أنها محتشمة، بالإضافة إلى أن يوم القيامة ليس دار تكليف فما الضررات وقع النظر عليها عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ ؟

الجواب: هناك عدة احتمالات ولكن ساكتفي بذكرما يتعلق بمحل الشاهد وهو أن الزهراء عَلَيْهَا السَّلَمُ سيكون لها نصور متميز في يصوم القيامة بحيث لا يقوى البشرعلى النظر إليها مباشرة ،كامتناعنا عن النظر المباشر لعين الشمس في الدنيا ...لذا طُلب منا أن نغض أبصارنا ، بل ونطأطئ رؤوسنا لعظمة نورها الذي ربما يخطف الأبصار.

فكما هـو معلـوم أن المؤمـن يتجسـد إيمانـه وعملـه الصالح يـوم القيامـة علـى هيئـة نـوريتـالألأ، قـال تعالـى: ﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيمِهُ وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾ (٢٠٨) فكيـف بمـن بلغـت الدرجـات العلـى فـي الإيمـان والعمـل الصالح !! فبالتأكيـد سـوف يشـغل مسـاحة أكبـر وسـيكون نورهـا أشـد فبالتأكيـد سـوف يشـغل مسـاحة أكبـر وسـيكون نورهـا أشـد

فالسيدة فاطمه عَلَيْهَا السَّلَامُ واحدة من أهم أسمائها وألقابها «الزهراء «، روي عن أبي هاشم العسكري قال: « سالت صاحب العسكر عَلَيْهِ السَّلَامُ: لهم سمّيت فاطمة «الزهراء » عَلَيْهِ السَّلَامُ ؛ فقال: «كان وجهها يزهر لأمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ من



أوّل النهار كالشمس الضاحية ، وعند الزوال كالقمر المنير ، وعند غروال كالقمر المنير ، وعند غروال كالقمر المنير ،

بــل حتـــى عـــوام النــاس قــد لاحظــوا هــذا النــور، حتــى تذكــر بعــض الروايــات بــأن عائشــة قالــت: «كنــا نخيــط ونغزل ونغزل وننظــم الإبــرة بالليــل فـــي ضـــوء وجــه فاطمــة » (١١٠)

فمــن بــاب أولــى أن يكــون لهــا نــور ســاطع لا يتحمــل أحــد النظـــر إليــه إلا مــن أقــدره الرحمــن كأبيهــا وبعلهــا وبنيهــا صلــوات ربــي عليهــم أجمعيــن.

هـــذه الصديّقـــة الطاهــرة حــاول الرســول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَّمُ تعريفهــا للنــاس كــي يطيعوهــا ولا يؤذوهــا، ولا يُحرمــون مــن بركاتهـا، فــروي عــن مجاهــد: خــرج النبـــيّ صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ وهــو اخــذ بيــد فاطمــة فقال: «مــن عــرف هــذه فقــد عرفهــا ومــن اخــد بيعرفهــا فهــي فاطمــة بنــت محمّــد، وهــي بضعــة منّــي، وهــي فاطمــة بنــت محمّــد، وهــي بضعــة منّــي، وهــي روحــي التــي بيــن جنبــيّ، مــن آذاهــا فقــد آذانــي فقــد آذي الله»(۱۱۱)

يا ترى هل عرفت الأمة المحمدية السيدة فاطمة عَلَيْهَا السَّارَمُ فاحترموها وقدسوها أم جَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَاتُهُا أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوا وَعُدروا ببضعته وظلموها وآذوها ؟

عشرات الأدلة الروائية تثبت أنهم آذوها وظلموها بعد وفاة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ بغصب الخلافة من الخليفة الشرعي المنصب من قبل الله تعالى وهو بعلها أمير المؤمنين علي عَلَيْهِ آلسَّلَامُ، وغصب أرض فدك، وبحرق دارها وكسر ضلعها وإسقاط جنينها وضربها ...وهكذا بقيت مظلومة مهضومة.



يقول السيد المقرم (۱۱۱): رأت الزهراء عَلَيْهَا السّلَامُ أباها في المنام فشكت إليه ما نالها من بعده، فقال لها: انك قادمة عن قريب. وما زالت تقول في تلك الأيام والليالي: يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث فأغثني، اللهم زحزحني عن النار وأدخلني الجندة وألحقني بأبي محمد. فإذا قال لها أمير المؤمنين عافاك الله وأبقاك. تقول: يا أبا الحسن ما أسرع اللحاق برسول الله.

ولما كان اليوم الذي توفيت فيه أتاها جبرئيل ومعه الملائكة فسلم عليها فأخبرت أمير المؤمنين عَلَيْ السَّرَمُ بذلك وبعد هنيئة سحمعها تقول: عليكم السلام يا رسل ربي فسالها أمير المؤمنين عمن سلم عليها فأخبرته بأن ميكائيل سلم المؤمنين عمن سلم عليها فأخبرته بأن ميكائيل سلم عليها وهو يقول: إن الله تعالى يقرؤك السلام يا حبيبة حبيب الله وثمرة فؤاده اليوم تلحقين بالرفيق الأعلى وجنة الماوى.

وفي ذلك اليوم وقبيل المغرب قالت لأم سلمى زوجة أبي رافع التي كانت تمرضها أيام علتها: يا أماه اسكبي لي غسلا فاغتسات تمرضها أيام علتها: يا أماه أعطني ثيابي الجدد فلبستها وأمرتها أن تقدم فراشها وسط البيت ففعلت، ثم فلبستها وأمرتها أن تقدم فراشها وسط البيت ففعلت، ثم نامت مستقبلة القبلة وقالت: يا أماه إني مقبوضة الآن فلا يكشفني أحد. قالت أسماء بن عميس – وكانت تمرضها يكشفني أحدد قالت أسماء بن عميس – وكانت تمرضها أيضا – فخرجت عنها وانتظرتها ساعة فناديتها بعد ذلك: يا بنت محمد المصطفى يا بنت أكرم من حملته النساء... يا بنت محمد المصطفى يا بنت أكرم من حملته النساء... يا بنت مدن كان من ربع قاب قوسين أو أدنى. فلم تجب فدخلت البيت وكشفت الربعة الدراء عنها فازا بها قد قضت نحبها وفارقت روحها الدنيا. رحم الله من نادى: وا فاطمتاه، وا سيدتاه، وا مظلومتاه.



#### (فائزی)

بنت النبي ماتت ابعلتها خفيه ظلوا يتامه من بعدها حسن وحسين نادى علي المرتضى والطم الخدين مكسورة الأضلاع واحزني عليها گوموا دعينونى او جيبوا النعش ليها

وآجــــرك الله يا علي في هالرزيه كلمن ي ول امنه البتول خوي چا وين آجركــــم الله يا أولادي بالزچيه دهري فجعني بالنبي واليوم بيها او ظلت نواديها ابظلمه هالعشيه

قام الإمام عَلَيْهِ السّامُ بتغسيلها وكانت تساعده على ذلك أن أسماء بنت عميس ولما غسلها أخذ في تكفينها وقبل أن يعقد الرداء عليها صاح: ياحسن ياحسين يا زينب يا أم كلثوم ويا فضة هلموا وتزودوا من أمكم الزهراء فهذا الفراق واللقاء في الجنة فأقبل الحسنان يقولان: واحسرتاه لا تنطفي من فقد جدنا المصطفى وأمنا الزهراء إذا لقيت جدنا فاقرئيه منا السلام وقولي له: إنا بقينا يتيمين غريبين فصى دار الدنيا.

#### (نصاری)

گضت وامصابها ما مرشبیهه حنت آه شبگتهم بدیها یحیدر شیل سیطین الزکیه ارضها والسمه حنّت سویه

بچوا سبطینها او شبگوا علیها او هتف بالعرش نحیهم یبو احسین شیل احسین یا حیدر واخیه الفگد بضعة الهادی او ینحب الدین (۱۳۱۳)





# CALLINE SECTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERT

عن الأيام الفاطمية



#### المناسبة

#### الأيسام الفاطمية الأولى

# القصيدة: للشيخ حبيب ابن الحاج مهدي النجفي

ويا جنة الفردوس دانية العطف ليالى أصفى الود فيها لمن يصفى قلوبٌ على ما في المودَّة والعطف لمنتقدُّ شملَ الأحبة بالصرف ونحن نَشاوى لا نَمُلٌ من الرَشْف تمرُّ علينا وهي طيِّبةُ العُرف بزَهرتكُ الأرياحُ أودت بما تَسفى فذكرتَنى قبرَ البتولة إذ عُفَى بشجو إلى أن جُرِّعت غُصَصَ الحتف لدى كُلُ رجس من صحابته جلْفِ عليها وخانوا الله في ذلك الحلف حديثا نفاه الله في محكم الصُحف تَعثُّرُ بالأذيال مَثنيةَ العطف ومدَّت إليه الطرفُ خاشعةُ الطّرف إذا فُرَّت الأبطالُ رعبا من الخسف يسومونني مالا أطيق من الخسف العداوة لئ بالضرب منتى يستشفى ألوذ وهل لى بعد بيتك من كهف جنينى فوا ويلاه منهم ويا لُهف تُؤرِّقُها البلوي وظالمــُها مُغفى(١١٤)

سقاك الحيا الهطال يا معهد الإلف فكم مرَّ لى عيشٌ حلا فيك طعمُه بسطنا أحاديثَ الهوى وانطوت لنا فشتتنا صرفً الزمان وإنَّه كأنْ لم تَدُرْ ما بيننا أكؤسُ الهوى ولم نقض أيامَ الصبا وبها الصَّبا أيام منزلُ الأحباب مالُك موحشا تُعفَّيتَ يا ربعَ الأحبةِ بعدهم رمتْها سهامُ الدهر وهي صوائبٌ شجاها فراق المصطفى واحتقارها لقد بالغوا في هظمها وتحالفوا وما ورَّثوها من أبيها وأثبتوا فآبت وزندُ الغيظِ يَقدحُ في الحشا وجاءت إلى الكرار تشكو اهتظامها أبا حسن يا راسخ الحلم والحجي أراك ترانى وابنُ تَيم وصحبُه ويَلطِمُ وجهي نصبَ عينيكَ ناصبُ لمن أشتكى إلا إليك ومَن به وقد أضرموا النيران فيه وأسقطوا وما برحت مهظومةً ذاتَ علة



#### (مجردات)

تصیح ابصوت والدمعیه جریه یحیدر گوم ما تلح گ علیه تراني اصبحت باعظم رزية او لمن وصل شاف الزكيم ضلع مكسور والونه خفيه او محسن ساكط والحاله شجيه حـن او بچـه او گال اشـبدیه ابـوچ ابصبـر وصانـي وصیـه (۱۱۵)





# المحاضرة الخامسة فاطمة أمُ أبيّها

#### روي عن الإمام الباقر عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ أنه قال:

#### « إن فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ كانت تكنَّى: أَمُ أبيها » (٦١٢)

من الأوسمة الرفيعة الخالدة التي لم تمنح لبنت نبيّ قط غير الزهراء عَلَيْهَا السّلَامُ ما منحه أشرف الرسل والأنبياء لسيدة النساء وسام (أمُّ أبيّها) صلوات الله عليها.

إنّها كنية ما أجلّها وأعظمها! فهي تعبرعن عمق الارتباط الروحي الضخم بين المانح العظيم المقدس وبين الممنوحة الطاهرة المطهرة بحكم التنزيم من كل رجسس ودنسس.

نعــم، هــذه الكنيــة جديــرة بالتأمــل والتدبــر، فهــي هتــاف مــلأ الكــون بصــداه ، ونــداء لــكلّ جيــل يتدبــرمعنــاه، وتنبيــه للأمّــة بمــا ينبغــي عليهـا مــن توقيــرالبتــول وحفــظ مقامهـا الشــامخ مــن قلــب الرســول.

لقد تبوّات الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ هذا المقام العظيم من قلب أبيها صَلَّاللَّهُ عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ هذا المقام العظيم من قلب أبيها صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ ، لا لكونها ابنته، وإنّما أراد الله عنَّ وجلّ لها ذلك المقام المحمود زيادة على مواقفها الفريدة. (١٧١)

حيث يروى أن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الهِ وَسَلَّمَ الدي ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلاْ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ حينما يدخل ويرى ابنته فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ يقول لها: «مرحباً أمّ أبيّها ». (٢١٨)

وأحببت أن نقف وقفة قصيرة على هذه الكنّية لكى





تزيد معرفتنا في فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ ولنتقرب من الأسرار الفاطمية التبي فيها كل الخيروالبركة.

السؤال الذي نريد أن نطرحه في هذه المحاضرة هو:

لماذا كنَّى الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أَبنته فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ بأُمَّ البيّها؟

الجواب: هناك عدة تفاسير وأسباب، سنشير إليها في المباحدث الأربعة الآتية:

#### مباحث الرواية الشريفة

#### المبحث الأول: التميّز بمرتبة الأمومة والبنوة

السبب الأول الذي من أجله كُنيت الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ بام أبيها هو لأنها عَلَيْهَا السَّلَامُ بام أبيها هو لأنها عَلَيْهَا السَّلَامُ قد تميّزت بكون تعاملها مع أبيها تعامل الأم المثالية مع ولدها، وبنفس الوقت تميّز الرسول صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ بكون تعامله مع ابنته تعامل الولد المثالي مع أمّه.

إن تشبيه -الرسول صَالَّلَهُ عَايَدِهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمْ - ابنته كأمّه، أمرمتعان في البلاغة، فنحن حينما ننظر إلى وجه طفل جميل، يصح أن نقول: (لقد رأيت قمراً في السرير)، لوجود صفة مشتركة ما بين المشبه (الطفل)، والمشبه به به (القمر) وهي: الجمال، فصح أن نشبه الطفل بالقمر، وكقول الرسول صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمَ أطلق على (الطوف بالبيت صلاة..) (۱۲۹)، فالرسول صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمَ أطلق على الطوف لفظ الصلة لاشتراكهما في بعض الأحكام كالطهارة، رغم اختلافهما في بعض الأحكام كالطهارة.

وهذا الأمرينطبق على تشبيه البنت بالأمّ لوجود خصائص مشتركة ما بين الأم والابن، هي بنفسها موجودة ما بين الرسول وفاطمة



عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ، وللتوضيح فلنسطط الضوء على كل واحد منهما:

أولاً: لقد كان تعامل الرسول صَمَّا لِللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمُ مع ابنته فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ ليس فقط كتعامل الأب لابنته، بل كتعامل الولد مع أمه، فكان يحترمها ويبرّها ويحبها كثيراً، يروى عن عائشة قالت: «ما رأيت أحداً كان أشبه كلاماً وحديثاً من فاطمة برسول الله صَاَّ لللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَمُ ، وكانت إذا ذَخَلَت عليه رحّب بها وقام إليها، فأخذ بيدها، فقبّلها وأجلسها في مجلسه »(١١٠)

يذكر العلماء سنة وشيعة بأن هذا الحديث صحيح الإسناد حتى على شرط الشيخين بخاري ومسلم...الآن تعالوا معنا لنقف على فقرات الحديث:

ا. العبارة الأولى: (وكانت)، فهذه الكلمة دالة على الاستمرارية، بمعنى أن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَلَّمَ لَهِ مِعنَى أَن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَلَّمَ لَهِ مِعنَى أَن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَلَّمَ لَهِ مَا لَهُ وَلَمَا دُخلَت عليه فاطمة عَلَيْهَ السَّلَامُ مُرحّب بها لقولها: (إذا دَخَلَت عليه رحّب بها)، فاطمة عَلَيْهَ السَّلَامُ رحّب بها لقولها: (إذا دَخَلَت عليه رحّب بها)، إذاً الأمرالأول أنه كان يرحب بها.

آ. العبارة الثانية: (وقام إليها)، انتبهوا فعائشة لـم تقل: (قام لها) بـل قالـت: (قام إليها)، فـي اللغـة العربية (قام لها) غيـر مقام (قام إليها)، فمعنى (قام لها) أي: لما رآها وقف غيـر مقام (قام إليها) تعني: قام مـن مقامـه فـي مجلسـه، بينما عبارة (قام إليها) تعني: قام مـن مقامـه وتقـدم إليها ليسـتقبلها، فنحـن عندما نحتـرم إنساناً نقـف لـه، ولكـن لا نقـوم إليـه إلا إذا كان ذو شان كبيـر... التفتـوا إلـي أن الفاعـل لذلـك هـو سـيد الأنبياء والمرسـلين.

٣. العبارة الثالثة: (فأخذ بيدها، فقبّلها)، فالسلوك الرابع والخامس الذي يدل على عظهم محبة الرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْهِ وَسَلَّمَ لابنته فاطمة هو أنه يمسك يدها ويقبلها، وكأن الرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الدِوسَاتَمَ يعاملها معاملة الأم. فمن المتعارف أن الأب عادة يقبّل ابنته البالغة في وجهها كجبهتها





ولكن تقبيل الرجل ليد امرأة -على الأغلب- نجده محصوراً بتقبيل الولد ليد أمّه.

3. العبارة الرابعة: (وأجلسها في مجلسه)، فعائشة لم تقل: (وأجلسها على يمينه أو يساره)، بل قالت: (وأجلسها في مجلسه)، بمعنى أنه قام من مكانه واستقبلها ثم جعلها مجلسه)، بمعنى أنه قام من مكانه واستقبلها ثم جعلها تجلس في نفس المكان الذي كان يجلس فيه... فكل هذه الأفعال يمارسها الأب مع أمه، ولكن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمُ مارسها مع ابنته.

ويروى أن الرسول صَالَّاتُهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَراد سيفراً أَو غيزاة كان آخر النياس عهداً بفاطمة عَلَيْهَ السَّلَامُ، وإذا قدم كان صَالَّاتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ أُول النياس عهداً بفاطمة عَلَيْهَ السَّلَامُ (۱۱۱)، وكان صَالَّاتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ لا ينام حتى النياس عهداً بفاطمة عَلَيْهَ السَّلَامُ (۱۱۱)، وكان صَالَّاتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ لا ينام حتى يقبِّل عرض وجهها، ... ويدعو لها. (۱۱۱)

وكان صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا ٓ الْهِ وَسَلَّمَ يكثر من زيارتها وتعهدها ويقول لها: «فداك أبوك» «فداك أبوك» (٤٢٠) ويقبِّال رأسها فيقول: «فداك أبوك» (٤٢٠)

فه ذا التبجيل والتعظيم والتكريم الصادر من الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَمَلَدَّ مِن الترجيب بها، والقيام مَن الترجيب بها، والقيام بحضرتها، وتقبيل يديها، وإجلاسها في مجلسه ومدحها في السكلام يشابه تبجيل الولد لأمه، لكونه يرى أن فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ مثّلت دور الأم المثالية المؤمنة الحنون المخلصة، لذا استحقت أن يخْفِضْ لها جَنَاحَ الدُّلِ مِن الرَّحْمَةِ، وأن تكنَّى بأم أبيها.

ثانياً: لقد كان تعامل السيدة فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ مع أبيها الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ عُير مقتصر على تعامل البنت مع أبيها، بل تعامل الأم المثالية لولدها.

مــن المعلــوم أن الوالديـن يحمــلان محبــة كبيــرة لأولادهــم، وبالــذات الأم، قــال تعالـــن؛ ﴿ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأُنثَى ﴾ (١٥١٠)، فالمــرأة تكويناً أشــد عاطفــة مــن الرجــل، لــذا قــال تعالـــن؛ ﴿ لَا تُضَارَّ وَالِدَةُ بِوَلَدِهَا ﴾ (١١١١)، أي: أن الشــرع نهـــى الأب مــن انتــزاع الوليــد مــن أحضــان أمــه لشــدة





تعلق الأم بطفلها، ولذا روي عن أبي عبد الله عَلَيْهِ النَّلَامُ قَال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وآله فقال: يا رسول الله من أبرى قال: أمل إلى النبي صلى الله عليه وآله فقال: أملك قال: أملك قال: أملك قال: أملك، قال: أملك، قال: أملك، قال: أملك، قال: أملك قال: أباك. (٢١٧)

وأيضاً لما نستقرئ النصوص الشرعية نجدها بالعشرات تؤكد على ضرورة أن يبرّ الأولاد الوالديان، ولكن التأكيد أقل بكثير فيما يتعلق ببرالوالديان لأبنائهم، والسبب يرجع لأن محبة الوالديان لأبنائهم أكبرمان محبة الأبناء لوالديهم؛ لأن الوالديان يشعرون أن امتدادهم بأبنائهم لا العكس، وهم قطعة منهام، ولذا فالشريعة لم تركز على وجوب محبة الوالديان لأبنائهم، نعم أنها لأبنائهم؛ لأن المحبة فطرية مُودَعَةً في قلوبهم، نعم أنها حثال المحبة المحبة لهم بالتقبيل والحضن والكلام الجميل...إلى المحبة المحبة المحبة لهم المحبة المحب

ولكننا حين نأتي إلى السيدة فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَمُ نجدها قصد كسرت القاعدة؛ لأنها أحبِّت أبيها الرسول صَاَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الدِوسَلَّمَ حَبِّاً جَمِّاً، حباً يفوق محبة البنت لأبيها ويوازي حسب الأم لولدها بأعلى درجاته.

فحينما نستقرئ كتب السيرة والتاريخ نجد أن الزهراء عَلَيْهَ السَّلَامُ وَلَّا اللهِ الْمُ عَلَيْهَ السَّلَامُ وَلَا اللهِ الْمُ بولدها (١٢١٠)، فمنذ أيام طفولتها كانت تهتم به اهتمام الاُمّ بولدها روحت تدفيع عنده أذى المشركين (١٢٩)، وتخفّف آلامه وتضمد جروحه الدرب، وإذا عاد من جروحه أنه الحرب، وإذا عاد من سفر بادرت إلى استقباله واعتنقته وقبّلت بين عينيه، وكانت تتأثيرً لحاله وتحنو عليه).

أخرج الطبراني والحاكم وغيرهما عن أبي ثعلبة الخشني، قصال: كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّ إِذَا قَدِمَ من سفر، صلّى في المسجد ركعتين، ثمّ أتى فاطمة فتلقته على باب البيت، فجعلت تلثم فاه وعينيه وتبكي، فقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّ الْهِ وَسَلَّم : «ما



يبكيك على فقالت: «أراك شعثاً نصباً، قد أخلولقت ثيابك فقال لها : «لا تبكي، فقال لها : «لا تبكي، في الله قد بعث أباك بأمر لا يبقى على وجه الأرض بيت ولا مدرولا حجرولا وبرولا شعر إلّا أدخله الله به عزّاً أو ذلاً حتى يبلغ حيث بلغ الليل». (١٣١)

وكانت عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ تؤثره بما عندها من طعام كالاُم المشفقة على ولدها، فعن أنسس قال: جاءت فاطمة عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ بكسرة خبر لرسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْإِوْسَالَةَ فَقَال: «ما هذه الكسرة؟» قالت: «قصرص خبزته ولم تطب نفسي حتى أتيتك بهذه الكسرة.» ... «قصرص خبزته وليم تطب نفسي حتى أتيتك بهذه الكسرة ... «آسًا».

وعن عبد الله بن الحسن قال: دخل رسول الله صَّالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقَدَّم تِ إليه كسرة يابسة من خبز من خبز شعير، فأفط رعليها، ثم قال: «يا بنيّة، هذا أول خبز أكل أبوك منذ ثلاثة أيام»، فجعلت فاطمة عَلَيْهَ السَّلَامُ تبكي ورسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ يمسح وجهها بيده). (۱۳۳۳). (۱۳۳۵)

وبلغت محبتها لدرجة أن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ لَمَا أُسَرُها بِكُت، ولما أسرها مرة أخرى ضحكت..قالت عائشة: إنها لما سئلت عن بكائها وضحكها قالت: أخبرني النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ اللهِ وَسَلَّمَ أَخبرني مَلَّاللهُ عَنْ بَكائها وضحكها قالت: أخبرني النبي صَلَّاللهُ عَنْ بَكَائها وضحكها قالت: أخبرني النبي صَلَّاللهُ وَوَسَلَّمَ أُنه مقبوض ثم أخبر أن بني سيصيبهم بعدي شدة فبكيت، ثم أخبرني أنى أول أهله لحوقا به فضحكت. (١٣٥)

في حين أن المتعارف أن الأولاد لا يتمنون الموت للالتحاق بالأب بعد موته، ولكن من المتعارف أن نرى الأم تتمنى الموت بعد وفاة ولدها، وهذا الأمرقد انطبق مع الزهراء عليها الشالم بعد رحيل أبيها صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّم بحيث أنها فرحت لما أخبرها الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّم بأنها أول أهله لحوقا به، وكأنها أمّ لا تقوى على فراق ولدها ... وفع لا لقد حزنت على الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّم حزنا شديداً حتى عدت من البكائين الخمسة، ولحقت به سريعاً.





إذاً مـن أجـل هـذه الخصائـص المشـتركة اسـتحقت الزهـراء عَلَيْهَا السّلَامُ تلـك الكنيـة الرفيعـة : أمّ أبيهـا.

رُبَّ تساؤل يرد: لا توجد خصوصية للزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ في محبتها لأبيها؛ لأن هناك بعض البنات قد فعلن مثل ما فعلت الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ؟!

الجواب: هناك فرق بين كون الأعمال متشابهة في الظاهر، وبين قيمة ومنزلة عاملها، فلوطرة الباب فقير، وكل واحد منّا تصدّق على الفقير بمبلغ ألف دينار عراقي، فهل هذا يدل على تساوي جميع المتصدقين في القدّر والمنزلة والأجر؟

الجواب تردّ عليه الآية الكريمة: ﴿ مَّتَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَثَلِ حَبّةٍ أَبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُبْلَةٍ مّائَةُ حَبّةٍ وَوَاللّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١٣١١)، بمعنى تارة يترتب على الإنفاق أن لا ننال أجراً بسبب الرياء، وقد ينال أحدنا سبع حسنات، والآخر سبعمائة أو أضعاف ذلك، أو سينال آخر أجراً لا حدد له ولا حصر، وهذا الاختلاف متوقف على مدى معرفتنا بالله تعالى، هذه المعرفة القائمة على المحبة المخلصة المقرونة بالتصديق القلبي وعلامت الطاعة المطلقة.

ففاطمه عَلَيْهَا السَّلَامُ لَما أحبَّ ت أباها الرسول صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَا الْهِ وَسَالَمُ لا الكون لكونه لكون العلاقة التي تربطها معه الأبوة فقط، بل لكونه نبيها، فهي تعرف أنه (صلى الله عليه وآله) قال: لا يؤمن نبيها، فهي تعرف أنه (صلى الله عليه وآله) قال: لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه، وأهلي أحب إليه من أهله، وعترتي أحب إليه من عترته، وذريتي أحب إليه من غريته، وذريتي أحب إليه من ذريته.

لـــذا فهـــي أحبّــت الرســول أكثــرمــن نفســها وكانــت مســتعدة أن تضحـــي بنفســها مـــن أجلـــه.

والرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ كما نعله أطلعه الله على أعمال



الناس، فهو يعلم أن ابنته وعلي وسبطيه عَلَيْهِمْ السَّلَامُ هم أكثر الناس حبّاً له، لذا منحها هذه الكنية لأنه علم أنها المرأة الوحيدة التي تستحقها.

# المبحث الثاني: السيدة فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ العلَّة الغائية

السبب الثاني الدي من أجله كُنّيت الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ بام أبيها مو لكون الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ علّها أسَّلَامُ علّها لوجود أبيها علّها أن أبيها علّه لوجودها.

فكما هـو معلـوم أن الوالديـن هما العلّـة لوجـود الأبناء، وحين نأتـي إلـى السيدة فاطمـة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ فرغـم أن وجودها مرهـون بوجود أبيها صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا لِهِ وَسَلَّمَ لأنها أبنتـه، إلا أن وجـود الرسـول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا لِهِ وَسَلَّمَ مرهـون أبيضاً بوجـود الزهـراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ ، فكمـا صـارت فاطمـة مـن النبـي، فأيضاً النبي مـن فاطمـة عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ ، وهـذا مـن قبيـل النبي مـن فاطمـة عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ ، وهـ وقو ول رَسُولُ اللَّهِ الحديث المذكور في مصادر الفريقيـن، وهـوقول رَسُولُ اللَّهِ صَلَّا لللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الهِ وَسَلَّمَ: (حُسَيْنٌ مِنَّـي وَأنَا مِنْ حُسَيْن..) (١٣٨١)

(أي: إن الحسين ابني وامتدادي الطبيعي فهو قرة عيني وثمرة في الحسين، وعليه في وثمرة في وثمرة في نفس الوقت أنا من حسين، وعليه في وثمرة في أداده من حسين، وعليه في المحديث يحدد المفهوم الذي أداده من هذا الحديث أي: بدقة متكاملة وبتمعن نرى أن هذا الأمريعني استمرار الرسالة السماوية وإحياء معاله الدين والعقيدة إنما هو بوجود الحسين وذرية فاطمة من الأئمة المعصومين، لذلك قيل إن الدين الإسلامي محمدي الوجود حسيني البقاء وهذا ما نسراه في التضحية التي قدمها الحسين يوم عاشوراء حيث أرخص الغالي والنفيس لإحياء شجرة الرسالة المحمدية في كل جوانبها فغذاها بدمه ودم عيالاته من الأطفال والشباب والشيوخ والنساء حتى الطفال الرضيع، وعلى هذا الأساس يكون معنى أم أبيها أن استمرار الإسلام وبقاء رسالة السماء



وحفظ القرآن الكريم وعقائده ومناهجه إنما يكون بواسطة فاطمه النهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ ومن خلال ذريتها، وهذا ما كان يراه الرسول في فاطمه من خلال تطلعه إلى آفاق المستقبل الرسول في فاطمه من خلال تطلعه إلى آفاق المستقبل اللذي سيكون لولد فاطمة، فكان يكرمها ويحترمها ويقول لها مرحبا بأم أبيها.

ولقد تـم توضيح مطلب العلّه والمعلول في المحاضرة الثالثة المعنّونة بـ (فاطمة وليلة القدر) في هـذا الكتاب، فنرجو مراجعته.

وكلنا يعلم أن الكنية تنسب لمن يكون سبباً للمسبب فالرسول صَالَّنَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمَ يكنَّى بأبي الزهراء لكونه السبب لوجود الزهراء عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ النَّهُ عَلَيْهِ النَّهُ هي العلام في المحاضرة المذكورة – أن الزهراء عَلَيْهَ السَّلَامُ هي العلّية والسبب لوجود رسول الله صَالَ الله صَالَ الله عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمَ للهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمَ للهُ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمَ للهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمَ للهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمَ للهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى الْمَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ



# المبحث الثالث: أفضلية الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ على نساء النبي

السبب الثالث الذي من أجله كُنّيت الزهراء عَلَيْهَا السَّلامُ على نساء بام أبيها هـو لإظهار أفضلية الزهراء عَلَيْهَا السَّلامُ على نساء النبي صَاَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الهِ وَسَالَمَ؛ لأن اللّه عَنَّوْجَلَّ حينما منح كنية (أمهات المؤمنين) لزوجات الرسول صَاَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الهِ وَسَلَمَ، صاربعضه ن المؤمنين في معرض التفاخر والتباهي على ابنته السيدة فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلامُ، ويعتقدن بأن هذه الكنية تدل على أفضليتهن عليها، ودفعاً لهذا الوهم فلقد كنَّى الرسول صَالِّللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْ الْمِنْ النته فاطمة بأم أبيها صوناً لهذه الخواطر والوساوس، بمعنى (يانساء النبي إن كُنْتُنُ المواطرة أمُّ النبي إن كُنْتُنْ الوجود، أُمُّ النبي، أُمُّ الرسول، أُمُّ المصطفى، أُمُّ أبيها).

ألا أنّ الدي ينبغي ملاحظته أن هذه الكنية التي منحها المولى سببحانه لزوجات النبي (صلبي الله عليه وآله)، حينما قال تعالى، ﴿ النّبِيُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّا مُّهُمْ ﴾ حينما قال تعالى، ﴿ النّبِيُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّا مُّهُمْ ﴾ في سبب نيول الآية الكريمة، حيث قال بعضهم: إذا مات محمد سوف ننكح أزواجه، فلنذا نيزل قوله تعالى بتحريم النكاح: ﴿ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزواجَهُ مِن بَعدِهِ أَبَدًا ﴾ (١٤٦)، فالتنزيل إنّما هو في بعض آثار الأمومة لا في جميع الآثار كالتوارث بينهن في بعيض آثار الأمومة لا في جميع الآثار كالتوارث بينهن وبيس نالمؤمنين، والنظر في وجوهها قائد والله هاته وحرمة بناتهن على المؤمنين لصيرورتها أخوات لهم، وكصيرورة وخالات للمؤمنين أخوات لهم، وكصيرورة وخالات للمؤمنين أجداداً وجدات، وأخوتهن وأخواتهن أخوالاً

أمّا كون هذا اللقب يعطي مقاماً عظيماً لهن، فهو غير صحيح؛ لأنه مختص بالمحسنات منهن دون المسيئات، وقد أجابت الآية القرآنية عن ذلك فقال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُنَ وَوَلَا كُنتُنَ رُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ فَإِنَّ اللّهَ أَعَدّ لِللله سِنَاتِ مِنكُنّ أَجرًا عَظِيمًا \* يَا نِسَاء النّبِيّ مَن يَأْتِ مِنكُنّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيّنَةٍ يُضَاعَف لَهَا العَذَابُ ضعفَينِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ النّبِيّ مَن يَأْتِ مِنكُنّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيّنَةٍ يُضَاعَف لَهَا العَذَابُ ضعفَينِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا \* وَمَن يَقنُت مِنكُنّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعمَل صَالِحًا نُوْتِهَا أَجرَهَا مَرّتَينِ وَأَعتَدنَا لَهَا رِزقًا كَرِياً ﴾ [127]

وفي تفسير الميزان قال: (وختم الآية بقوله: ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ﴾، للإشارة إلى أنّه لا مانع من ذلك من كرامة الزوجية ونحوها؛ إذ لا كرامة إلّا للتقوى، وزوجية النبيّ (صلى الله عليه وآله) إنّما تؤثر الأثر الجميل إذا قارن التقوى، وأمّا مع المعصية فلا تزيد إلّا بعداً ووبالاً) (١٤٤٠). (١٤٥٠)

ولذا فلا داعي لتفاخر بعض نساء النبي بأنهن أمهات للمؤمنين، فقوله تعالى : ﴿ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّا أُمَّا أُمُم الله فيها للمؤمنين، فقوله تعالى الله فيها على التعظيم أو العصمة أو الضمان من عدم دخول النار أو الوعد بالجنة، وقد جاءت الآيات الكريمة في تحذير نساء



النبي (صلى الله عليه وآله) كقوله تعالى: ﴿يَا نِسَاء النَّبِيّ لَسَتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاء إِنْ اتَّقَيتُنَّ فَلَا تَخضَعنَ بِالقَولِ ﴾ (١٤٧)، وقوله تعالى : ﴿وَلَا تَبَرَّجْنَ تَلَا حَنَى النِّسَاء إِنْ اتَّقَيتُنَّ فَلَا تَخضَعنَ بِالقَولِ ﴾ (٢٤٧)، وقوله تعالى : ﴿إِن تَتُوبَا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا وَإِن تَظُاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللّهَ هُوَ مَوْلَاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيلٌ اللّهُ هُو مَوْلَاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيلٍ ﴾ (٢٤٩)،

وقول م تعالى : ﴿عَسَىٰ رَبُّهُ إِن طَلَّقَكُنَّ أَن يُبْدِلَهُ أَزْوَاجًا خَيْرًا مِّنكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُّؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَائِبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ ثَيِّبَاتٍ وَأَبْكَارًا ﴾(٢٥٠).

والحقيقة فنساء النبي لسن معصومات وما فيهن واحدة يمكن أنت تصل إلى مستوى فاطمة (٢٥٣) التي قال نبي الرحمة عَن صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ بحقها: « إن الله تبارك وتعالى ليغضب لغضبك ويرضى لرضاك ». (١٥٤)

روى الحاكم في (المستدرك ج٣ ص١٥٤)، وعن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهَا اللهِ وَعَالَ الله ليغضب صَلَّاللَّهُ عَلَيْهَا اللهُ اللهُ ليغضب عَلَيْهَا اللهُ اللهُ الله الله الله العضباك ويرضى لرضاك» ثم قال هذا حديث صحيح الغضباك ويرضى المناد، ورواه أيضاً الهيثمي في (مجمع الزوائد ج٩ ص ١٠٣) وقال رواه الطبراني وأسناده حسن.

فالويـــل لمـــن غضبـــت عليـــه فاطمـــة عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ، فغضبهــا يعنـــي غضــب الله علـــى أحــد أحــلّ بــه نقمتــه،



وجنّب وحمته، قال تعالى، ﴿ وَمَنْ يَحُلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ (٢٥٥).

# المبحث الرابع: فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ الأم الروحية للعالم

السبب الرابع الدي من أجله كُنّيت الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ بأم أبيها هـ ولأن هذه الكنية فيها إشارة إلى لنوم طاعتها، باعتبار فاطمة عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ هـ والأم الروحية لنا جميعاً.

وللتوضيح نقول: إن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْهِ وَسَلَّمَ هُو الأب الرحيم المعنوي لهذه الأمة، حيث روي عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الله عَلَيْهِ الله وَاهده الأمة أن الواجب على الأمة أن يبروا آباءهم، روي عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ قَال: « إن رسول الله أحد الوالدين وعلي الآخر، فقلت: أين موضع ذلك في كتاب الله؟ قال: قرأ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مُوسَع ذلك في كتاب الله؟ قال: قرأ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَا الله وَالْمَالِي وَالْمَالَةُ وَالْمُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ مَا الله وَالْمَالِي وَالله وَالْمَالِي وَالله وَالله وَالْمَالِي وَالله وَاله وَالله وَله وَالله وَله وَالله و

فإذا كانت فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ هي الأم لأب هذه الأمة -لكونها أم أبيها -، بالنتيجة ستكون عَلَيْهَا السَّلَامُ هي أمّنا الروحية، التي طهرها الله تعالى وعصمها من الرجس، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّه لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (٢٥٥١)، فلذا لنزم علينا طاعتها طاعة مطلقة لعصمتها، فقد روي عن أبي علينا طاعتها طاعت مطلقة لعصمتها، فقد روي عن أبي جعفر عَلَيْهِ السَّلَامُ: « ولقد كانت (صلوات الله عليها) طاعتها مفروضة على جميع من خلق الله من الجن، والإنس، والإنس، والأنبياء، والملائكة » (٢٥٩)

فواجبنا التكليفي هو أن نكون أبناءً بارّين بأمّنا فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ بأن ننهج نهجها ونتبع أثرها في كل حرف وكلمة، ونجعلها قدوة لنا في كل جوانب حياتنا، ولا نكتفي بادعاء المحبة؛ لأن المحبة الحقيقية يستلزم منها الاتباع، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾(١٦)



واتباعنا لمنهج الصديقة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ يتمثل بتطبيق أحكام الله تعالى المستنتجة من القرآن والسنّة المتمثلة بمحمد وآلم عُلِنْ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ..

اتباعنا لمنها الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ يتمثل بمتابعتها في ألسَّلَامُ يتمثل بمتابعتها في أدوارها التي مارستها في حياتها من أجل إحقاق الحق وإزهاق الباطل، عبرمجالات متنوعة، نذكر منها ما يلي:

ا. تعظيه حرمات الله، بالفرح لفرح أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ وَالحرن لحزنهم، وقد تمثّل ذلك في بكاء الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ على أبيها رسول الله صَلَّا اللَّهُ عَلَيْهَا وَسَلَّمَ ، وفي الوقت الذي تزامنت في على أبيها رسول الله صَلَّا اللَّهُ عَلَيْهَا اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهُ وَعَلَيْهَا اللَّهُ وَعَلَيْهَا اللَّهُ وَعَلَيْهَا اللَّهُ وَعَلَيْهَا اللَّهُ وَلَا اللَّهِ وَلَيْهَا اللَّهُ وَعَلَيْهَا اللَّهُ وَالدين وأهله الله والدين القويم، والحقوق المضيّعة، بلل هو وبكاء على الملايين من المسلمين الذين سيكونون ضحايا هذه المطالم وتبعات هذه الأحداث، والزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ تعلى المطالم والمحدود إلى معان الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ يتجاوز معناه العاطفي المحدود إلى معان أخرى من الاستنهاض والثورة على الظالمين وبعث رسالةً أخرى من الاستنهاض والثورة على الظالمين وبعث رسالةً إلى أعماق التاريخ أن لا يغفلوا عن أحداث هذه المُدّة التي غيّسرت وجه الدنيا بانجرافها وميلها عن الحق (١١٠٠).

النشرعلوم أهل البيت عَلَيْهِ السّلامُ، روي عين أبي محمد العسكري عَلَيْهِ السّلامُ : «حضرت امرأة عند الصديقة فاطمة الزهراء عَلَيْهَ السّلامُ فقالت: إن لي والدة ضعيفة وقد لبس عليها في أمر صلاتها شيء، وقد بعثتني إليك أسالك، فأجابتها فاطمة عَلَيْهَ السّلامُ عن ذلك، فثنت فأجابت ثم ثلثت إلى أن عشرت فأجابت ثم خجلت من الكثرة فقالت: لا أشق عليك يا ابنة رسول الله، قالت فاطمة: هاتي وسلي أشعا بدا لك، أرأيت من اكترى يوماً يصعد إلى سطح بحمل ثقيل وكراه مائة أليف ديناريثقل عليه؟ فقالت: لا



فقالت: اكتريت أنا لكل مسائلة بأكثرمن ملء ما بين الثـرى إلــى العـرش لؤلــؤاً فأحـرى أن لا يثقــل علــيّ، سـمعت أبـــى صلـــى الله عليـــه وآلـــه يقـــول: إن علمـــاء شـــيعتنا يحشـــرون فيخلع عليهم من خلع الكرامات على قدر كثرة علومهم وجدهـــم فـــي إرشــاد عبـاد الله حتـــى يخلــع علـــى الواحـــد منهـــم ألــف ألــف حلــة مــن نــور ثــم ينـادى منـادى ربنـا عــزوجـل: أيهـا الكافلـون لأيتـام آل محمـد -صلّـى الله عليــه وآله-، الناعشون لهم عند انقطاعهم عنن آبائهم الذين هـــم أئمتهــم، هـــؤلاء تلامذتكــم والأيتــام الذيــن كفلتموهــم ونعش تموهم (۱۱۲) فاخلع واعليهم خلع العلوم في الدنيا فيخلع ــون علـــى كل واحـــد مـــن أولئـــك الأيتــام علــــى قـــدر ما أخذوا عنهم من العلوم حتى أن فيهم يعنى -في الأيتام- لمن يخلع عليه مائة ألف خلعة وكذلك يخلع هـــؤلاء الأيتــام علـــى مــن تعلـــم منهـــم، ثـــم إن الله تعالـــى يقول: أعيدوا على هو للاعلماء الكافلين للأيتام حتى تتمــوا لهــم خلعهــم، وتضعفوهـا لهــم فيتــم لهــم مـا كان لهــم قبـل أن يخلعـوا عليهـم، ويضاعـف لهـم، وكذلـك مـن يليهم ممن خلع على من يليهم. وقالت فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ: يا أمة الله إن سلكة من تلك الخلع لأفضل مما طلعت عليه الشهمس أله أله مرة وماً فضل فإنه مشوب بالتنغيص والكدر» (١٦٣)

7. الدفاع عن الحق وإحياء فريضتي الأمربالمعروف والنهي عن المنكر، كما ورد في العديد من مواقف حياتها، ومنها موقف دفاعها عن أمير المؤمنين حينما غصبوا منه الخلافة، وحينما أخذوه مقيداً بالأحبال؛ من أجل أخذ البيعة منه بالإكراه، وحينما غصبوا منها أرض فحدك فألقت خطبتها التي يعجز اللسان عن وصفها.

ووجب علينا الاقتداء بها في الدفاع عن الحق، لا أن



نهــرب مــن الحــق ونكتفــي بقــول (شُـعُليّه)، (شــلي كار) -كمــا هــو متعــارف فــي اللهجــة العراقيــة-؛ لأنــه لمـَـا ســكت أهــل الحــق عــن الباطــل اعتقــد أهــل الباطــل أنهــم علـــى حــق.

٤. المقاطعة الاجتماعية: فهي السم تداهن أهل الباطل الباطل أبداً؛ لأن الله حسّر علينا ذلك، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَامُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمُ مِّن دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ ﴾ (١٤٢)، وروي عن الإمام الباقر عَلَيْهِ النَّهُ مِنْ أَوْلِياءَ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ ﴾ (١٤٢)، وروي عن الإمام الباقر عَلَيْهِ النّبي: إنسي معدن عَلَيْهِ النّبي: إنسي معدن قومك مائمة أليف أربعين ألفاً من شرارهم وسيتين ألفاً من شيارهم فقال: ينا رب هيؤلاء الأشرار فما بيال الأخيار؟ فأوحي الله عنوجيل إليه: داهنوا أهل المعاصي فليم يغضبوا لغضبي » (١٥١٥).

وحينما نطلّع على سيرتها الشريفة نجد أن السيدة فاطمـة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ « ماتـت وهـي واجـدة -غضبانـة- على أبـي بكـر » كما تصرّح بذلك كتـب أهـل السـنة (صحيـح البخاري - ۵ / ۱۷. السـنن الكبـرى للبيهقـي - 1 / ۳۰۰).

رغـم أنهـم يعلمـون أن النبـي (صلـى الله عليـه وآلـه) قـال:
« فاطمـة بضعـة منـي يؤذينـي مـن آذاهـا ويغضبنـي مـن أغضبهـا». (صحيـح مسـلم: ١ / ٣٧١). وقـال أيضـاً: (فاطمـة بضعـة منـي مـن آذاهـا فقـد بضعـة منـي مـن آذاهـا فقـد آذانـي ومـن أحبهـا فقـد أحبنـي) (صحيـح الترمـذي: ٣ / ٣١٩, مسـتدرك الحاكـم: ٣ / ١٥٨, مـد حليـة الأوليـاء: ١ / ٤٠).

ولشدة غضبها فقد أوصت الإمام علياً عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ بان تُدف سسراً ويخفى قبرها كي لا يزورها الظالمون ... ولما علم الناس بوفاة الصديقة الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ اجتمع وا إلى بيدت الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ وهم يضجون وينتظرون أن تخرج الجنازة ليصلوا عليها، إلا أن الصحابي الجليل أبا ذرخرج وقال المجتمعين: انصرفوا فإن ابنة رسول الله صَاَّلَةُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ وَقَالَ للمجتمعين: انصرفوا فإن ابنة رسول الله صَاَّلَةُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ وَقَالَ للمجتمعين: انصرفوا فإن ابنة رسول الله صَاَّلَةُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ وَقَالُ اللهِ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ وَقَالُ اللهُ عَلَيْهِ وَعَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَعَالَ اللهِ وَسَلَّمَ وَقَالُ اللهُ عَلَيْهِ وَعَالَ اللهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ اللهُ وَسَلَّمَ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّ





قد أخرر إخراجها في هذه العشية فقام الناس وانصرفوا.

فلما أن هدأت العيون ومضى شطرمن الليل أخرجها علي والحسين عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ وعمار والمقداد وعقيل والزبير وأبو ذر وسلمان وبريدة ونفرمن بني هاشم صلوا عليها ودفنوها في جوف الليل وقد سوى أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ حواليها قبوراً مزورة بمقدار سبعة حتى لا يعرف قبرها.

وفي أعفاء قبرها، ودفنها سراً، وعدم اخبار الصحابة أو النياس بموضع قبرها، مع معرفة ومعلومية كل قبور ألصحابة وأمهات المؤمنين وأبناء النبي(ص) غاية عظمى كانت تهدف إليها الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ وهي بيان مظلوميتها للأجيال على مر التاريخ ليلتفتوا إلى ما جرى على آل الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهَا الدِورَاء عَلَيْهَا الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْ الْهِ وَسَلَّمَ بعد رحيله.

### (مجردات)

أه على فاطه الزهره او يتاماها تون والعين عبره والعين عبره والعين عبره والعين خمره

### (أبوذية)

علي شيع الزهره او شال بالليل او شيبه من دموع العين بالليل دُفنتُ في الدجى وعَضفَى عليُّ أفمثلُ ابنية النبيِّ يصوارى

ماتت بالهضم ويلي او حسره اشلون الضلع مكسور كسره حين السلمون البيدة سطرها ابيدة سطرها

او عليها گام ينعه ابحزن بالليل على الضيّع گبرها اوظل خفيه قبرَها ليته استطال دُجاها شخصُها في الدجى ويُعفى ثراها(١٦٨)





ساعد الله قلب ابنتها زينب عَلَيْهَا السَّلَامُ، وكأن لسان حالها يقول: (فائزی)

لا تدفنون امنه البتوله تحت الـــتراب الدنيه علينه مظلمه بعد الزچيــه او زينب تنادي يا علي دمشوا على هون وايامهــا كلهــا گضتها بالعزيــه

ليلاً ولـم عفَّــى الوصيُّ مزارَهــا ظلــم البتـولِ وهتَّكوا أســتارها(١٦٩)

الله زينب نايحه واتصيح يا يـــاب يظلم عليه منزلي يا داحي البـاب شالوانعشهاوالنسهكلهاايتباچون اضلوع منها امكسره يا بوي تدرون

واهاً لبنت المصطفى لِمْ جُهزت ما شيّعوا بنتَ الرسول وأسّسوا





# 





### المناسبة

### الأيام الفاطمية الأولى

# القصيدة: للشيخ صالح الكواز الحلي

ومحمــ ملقــى بــلا تكفيــن

في طولِ نَوحِ دائمٍ وحنين

بظل أوراق لها وغصون لم يجتمع لولاه شملُ الدين والمسقطين لها أعزَّ جنين والمسقطين لها أعزَّ جنين والطهر تعدو خلفهم برنين رأسي وأشكو للإله شجوني بالفضل عند الله إلا دوني عبرى وقلب مكمَدٍ محزون أبتاه قلَّ على العداة معيني أبتاه قلَّ على العداة معيني هي في النوائب ما حييتُ قريني أم سقوطَ جنيني أم سقوطَ جنيني أم جهلَهم حقي وقد عرفوني وسائلتُهم حقى وقد نهروني (۱۷۰)

الواثبين لظلم الله محمد

والقائلين لفاطيم آذيتنا

والقاطعيان اراكة كيما تقيلُ ومجمِّعي حطبٍ على البيت الذي والداخليان على البتولة بيتها والقائديان إمامَهام بنجاده والقائديان إمامَهام بنجاده خلوا ابان عمي أو لأكشاف للدعا ما كان ناقة صالح وفصيلها ورنت إلى القبر الشاريف بمقلة ناد وأظفار المصاب بقلبها أيّ الرزايا أتقي بتجلُّدي فقدي أبي أم غصب بعلي حقّه أم أخذَهم إرثي وفاضل نحلتي قها وصنوه قها الحسين وصنوه





او مــن عدهـا ضلع مكســور داوي او دمعها او طاح ابنها اعله الوطيه

عكب طــه او على ام الحســن يارت ضلعهـا او حالهـا الزهـره الزجيه

او مثل امصیبتی ما سدت واجرت او علی گادوه وآنه انغشه اعلیه (۱۷۱)

تــون والكلب يابــو احســين داوي احرى والكلب البــاب داوي احرى والبياب داوي (أبوذية)

لعدد دار النبوه الربع ياريت عدل وابعينه ابوها ايشوف يارت (أبوذية)

سطرني او دم تسيل العين واجرت ابني والضلع والباب واجرت





### المحاضرة السادسة

### فاكهة المجالس المعرّمة

# بسم الله الرحمن الرحيم

# ﴿ وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضًا ءَ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴿ (١٧١)

لا شيء أهيم مين أن يعييش الإنسيان في مجتمعه آمناً على نفسه وماله وعرضه، ذلك لأن الإنسان شخصٌ وشخصية، وإذا كانت سيلامته الجسهانية والمالية هي قوام شخصه ووجوده المادي، فإن سيلامته المعنوية وحفظ سهعته هي قوام شخصيته المعنوية والاجتماعية، لذلك فيان الإسيلام بقدرما يشدد على حرمة الإنسان فيما يرتبط بجسهه وماله فإنه أكثر تشدداً بالنسبة لما يرتبط بحرمة مكانته وجاهه وسهعته.

إن الإنسان إذا كان يعيش في مجتمع يواجه فيه اعتداءً جسمانياً فإنه بالتأكيد لا يحسس بالأمن والاستقرار، وكذلك لحو تعرض إلى اعتداء على مكاسبه المادية كنهب منزله، أو سلب أرضه، أو سرقة أمواله فلن يحسس بالأمن والاستقرار، وكذلك الحال لو انتهكت كرامته وسمعته، بمعنى أنه يتعرض للتجريح والتشهير فسوف لا يحس بالأمن في ذلك المجتمع، ومجتمعات كهذه لا تجذب من يعيش فيها ولا ترغبهم في حبها والانتماء إليها.

المجتمعات الغربية بالرغصم من أن الفلسفة السائدة فيها هي فلسفة مادية لكنها وضعت قوانين تحفظ حقوق الناس في بعديها المادي والمعنوي، فكما أنه لا يستطيع أن يعتدي على مال الآخر لأنه سيكون تحت



طائلــة القانــون، كذلــك فإنــه لا يســتطيع أن يعتــدي علـــى ســمعة الآخــر لأنــه ســوف يكــون تحــت طائلــة القانــون أيضــاً، ولذلــك عندمــا ترفـع دعــوى علــى شــخص مـا، ويثبــت بعدهــا أن الحــق معــه، فإنــه يقــوم برفــع دعــوى يطالــب فيهــا بالتعويــض وإعــادة الاعتبــار عــن الأذى المعنــوي الــذي تعــرض لــه.

وعندما نأتي للشريعة الإسلامية فرغم أنها أكدت قبل أكثرمن ١٤٠٠ سنة على ضرورة حفظ حقوق الإنسان وحُرمة كشف عبورات الناس وحرمة ذكر عيوبهم، إلا أن بعض المسلمين مقصّرون في الالتزام بهذا القانون الإلهي وبالأخص الغيبة، فقد ترى المسلم يتورع عن الفواحش وبالأخص الغيبة، فقد ترى المسلم يتورع عن الفواحش والمظالم والمنكرات ولكن إذا حانت له الفرصة في هتا أعراض الناس، تراه يتفنن في الغيبة ويستلذ بذكرها في المجالس حتى صارت حديث سهرهم، وإدام سمرهم، ولنذا لقبت بفاكهة المجلس، بمعنى أن الناس مثلما اعتادت تقديم الفاكهة في المجالس والالتذاذ بطعمها، صار بعضهم معتاداً على اغتياب الآخرين في المجالس التي يجتمعون فيها.

# مباحث الآية الكريمة

# المبحث الأول: الغيبة، حكمها وأنواعها

حرمـــة الغيبــة ضــرورة مــن ضروريــات الديــن -كمــا يتفــق علـــى ذلـــك جميــع المســلمين -، فهـــي تُعــد مـــن كبائـــر الذنـــوب والتـــي ورد التشــديد علـــى تركهــا، وتوعــد مـــن يقــوم بهـــا ويفعلهــا بالنـــار والعـــذاب الشــديد.(۱۷۵)

وقد عُرِّفت الغيبة بعدة تعريفات، منها ما ذكره



الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني (دام ظلم) بأن الغيبة هي: أن يذكر المؤمن بعيب في غيبته، سواءً أكان الغيبة هي: أن يذكر المؤمن بعيب في غيبته، سواءً أكان بقصد الانتقاص، أم لم يكن، وسواءً أكان العيب في بدنه، أم في نسبه، أم في خلقه، أم في فعله، أم في توله أم في دينه، أم في دينه، أم في دينه، أم في عيباً مستوراً عن الناس. (٢٧١)

أنواع الغيبة: صريح الروايات وكلمات الفقهاء أن لا فرق في ذكر العيب بين عيب وآخر، سواءً أكان نقصاً في البدن، أو في النسب، أو في الخُلُق، وسواءً أكان في الأقول أو الأفعال، في دين أو دنيا، أو في أمور ترجع إليه كاللباس والمنزل والمركب وأمثال ذلك.

وقد ذكر لكل واحد من هذه الأمور مثالاً:

أما الغيبة الراجعة للبدن فمثاله أن يقول: فلان أحول، أو أعور أو أسود.

وأما الغيبة في النسب فمثاله أن يقول: فلان أبوه فاسق، أو خبيث، وأمثال ذلك. وأما الغيبة في الخلقة فمثاله أن يقول: فلان سيء الخلق، أو سارق، أو ظالم. وأما الغيبة في سلوكه الديني فمثاله أن يقول: فلان كذاب، أو شارب خمر، أو يتسامح في صلاته.

وأما الغيبة في سلوكه الدنيوي فمثاله أن يقول: فلان غير مودب، ثرثار، أكول، نوام. روي أن أحد الشيخين قال غير مودب، ثرثار، أكوم، ثم طلبا أدماً من رسول الله ليأكلا للآخران فلانا لنووم، ثم طلبا أدماً من رسول الله ليأكلا به الخبز. فقال صَلَّالًا عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ : «قد ائتدمتما. فقالا: ما نعلمه، فقال: بلي! إنكما أكلتما من لحم صاحبكما» (٧٧١)

وهكذا في سائر الأمور الراجعة ليه إذا ذكرت بسوء بنحو لا يرضى صاحبها.



وكثيراً ما يقول بعض الأشخاص المحتالين حين يريدون استغابة أحد بمدحه أولاً، فيقول: (هو نعم الرجل، لكن مع الأسف إنه سارق وكذا وكذا). (١٧٨)

ويذكر الفقهاء بأنه لا فرق في الذكربين أن يكون بالقول، أم بالفعل الحاكي عن وجود العيب، روي عن عائشة: « دخلت علينا امرأة، فلما ولت، أومات بيدي أنها قصيرة، فقال (ص): اغتبتها »(۲۷۹)

كما أن الظاهر أنه لا بدمن تعيين المُغْتَاب، فلوقال: واحد من أهل البلد جبان لا يكون غيبة، وكذا لوقال: واحد أولاد زيد جبان، نعم قد يحرم ذلك من جهة لزوم الإهانة والانتقاص لا من جهة الغيبة. (١٨٠٠)

ولفه م بقية المبحث ينبغي التفريق بين لفظي (المُغُتَاب) وهو من يذكر عيوب غيره في غيابه، وبين لفظ (المُسُتَغاب) وهو من ذكر غيره عيوبَه.

رُب اعتراضات تصرد مصن بعض النساس حينما ننصحهم بعدم الغيبة كقولهم، (أنسا لصم أغتب لأنسي لمّا ذكرت عَيب فطلان لصم أكذّب!!)، وآخريقول: (أنسا لصم أغتبه لأنسي تكلمت أمامه لا فصي غيابه!!!).

وهـــذه الاعتراضـــات تَـــرد لعـــدم تفريقهـــم بيـــن الغيبـــة وغيرها مـــن المحرمـــات المختصـــة بانتهـــاك حرمـــة المؤمن...

وللتوضيح نقول: إن الغيبة تتحقق فيما لو أن المُغْتَاب ذكر عيوب المُسْتَغاب في غيابه، وكان صادقاً في ذكره، ولكن لو كان كاذباً فهنا الذنب صار أعظه؛ لأنه أضاف ولكن لو كان كاذباً فهنا الذنب صار أعظه؛ لأنه أضاف إليه الكذب ويسمى هذا الفعل المُحرَّم بالبُهْتان، رُويَ عَنْ رُسُولُ اللَّه عليه وآله قَالَ: «هَالُ تَدُرُونَ مَا للْغيبَةُ؟، قَالُوا: اللَّه وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: ذِكْرُكُ أَخَاكُ بمَا للْغيبَةُ؟، قَالُوا: اللَّه وَرسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: ذِكْرُكُ أَخَاكُ بمَا



يَكْرُهُ، قيلُ: أُرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِي أُخِي مَا أَقُولُ؟ قَالَ صلى الله عليه وَالله عليه وَالله عليه وَالله عليه وَالله عليه وَالله عليه وَالله عليه فَقَدِ اغْتَبْتَهُ وَإِنْ لَهُ يَكُنْ فيه فَقَدْ بَهُ تَسَهُ »(١٨١)

ويترتب على البهتان عنداب شديد، روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَالَمُ : « من بهت مؤمناً أو مؤمنة أو قال فيه ما ليس فيه أقامه الله تعالى يوم القيامة على تل من نار حتى يخرج مما قاله فيه »(١٨١).

وأمـــا مــــن ذكـــرعيـــب غيـــره فــــي حضـــوره، فهنـــا توجـــد حالاتــــان:

ا. فيما لو ذُكر عيبه السلوكي أو الأخلاقي من باب النصيحة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بأسلوب الرفق واللين، فهذا النوع من النقد مقبول وحثتنا عليه الشريعة، ويفترض أن يتقبله المنصوح ويحزن لمعصيته لا لنصيحته، روي عن الإمام الباقر عَلَيْ السَّلَامُ: «اتّبع من يُبكيك وهو لك غاشً »(١٣٨١) وهو لك غاشً »(١٣٨١)

اً. فيما لو ذُكر عيبه من باب الاستخفاف والإهانة، وهنذا الفعل محرّم؛ لأنه هتك لحرمة المؤمن، روي أن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى َالِهِ وَسَلَّمَ نظر إلى الكعبة فقال: «مرحباً بالبيت ما أعظمك وأعظم حرمتك على الله؟! والله للمؤمن أعظم حرمة منك واحدة، ومن المؤمن ثلاثة: حرمة منك، لأن الله حرّم منك واحدة، ومن المؤمن ثلاثة: ماله، ودمه، وأن يظن به ظن السوع » (١٨٤)

ونقراً في بعض الأحاديث أن «صفية بنت حُيي بن أخطب» -المراة اليهودية التي أسلمت بعد فتح خيبر وأصبحت زوجة النبي صَالَّكُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ جاءت صفية يوماً إلى وأصبحت زوجة النبي صَالَّكُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ جاءت صفية يوماً إلى النبي وهي باكية العين فسالها النبي عن سبب بكائها فقالت: إن عائشة توبخني وتقول لي يا ابنة اليهودي،



فقال لها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالَهِ وَسَلَّمَ: فلصم لا قلت لها: أبي هارون وعمي موسى وزوجي محمد فكان أن نزلت هذه الآية ﴿يَا وَعمي موسى وزوجي محمد فكان أن نزلت هذه الآية ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَ ﴾ (١٨٥). (١٨٦)

وأغلب المغتابين يقعون في محرمات أخرى عدا الغيبة وهي النميمة، كالمغتاب الدي ذكر العيب الذي سمعه من شخص إلى المستغاب، فلما غضب المستغاب وكشف عيوب ذلك الشخص، قام المغتاب بنقل العيوب التي سمعها إلى ذلك الشخص.. فهذا النمّام بسببه أوقع الآخرين في الغيبة وأثار الأحقاد والفتنة فيما بينهما، ولذا عقابه عظيم، روي عن النبي صَالَّللَّهُ عَلَيْهُ وَعَالَ المِوسَلَمَ : همن مشي في نميمة بين اثنين سلط الله عليه في قبره ناراً تحرقه، وإذا خرج من قبره سلط الله عليه تنينا أسود ينهش لحمه حتى يدخل النار (١٨٠٠).

رُبَّ تساؤل آخرير عالباً ما ينتقد بعض الأشخاص أربَّ تساؤل آخرين في غيابهم ليسس بنيِّة النيال منهم أشخاصاً آخرين في غيابهم ليسس بنيِّة النيال منهم ولكن بهدف الإصلاح فها يُعد هكذا نقد غيبة ويأثم الفرد عليها؟

لقد أجاب على هذا السوال مكتب سماحة السيد السيد السيد السيد الم طلبه) بما نصبه:

لا يجوز إذا ذكر منه عيباً مستوراً كما لا يجوز الانتقاص إلا إذا ترتب على ذلك مصلحة أهم. (١٨٨)

نعــم يجـوز للمظلـوم أن يغتـاب الظالــم بقصــد الانتصـار ســواءً أكان ظلمــه مختصـاً بــه أم ممّـا يعمــه وغيــره، و الأحــوط تــرك اغتيابــه بقصــد بــث الشــكوى مــن دون أن يكــون للانتصـار. [٢٨٩]

مثال ذلك: زوجة تعانى من ظلم زوجها وسلب حقوقها،



ف إذا عرفت بان هناك شخصاً يمكنه التأثير على زوجها ليصلحه، كأن يكون أباه.. فهنا جازلها أن تخبره بعيبه وتقصيره لكي ينصرها من ظلمه.

وأما إذا كانت ترغب في بث شكواها -عن ظلم زوجها لها- لشخص كأمها أو صديقتها رغم أنها تعلم أنها لن لها لها- لشخص كأمها أو صديقتها رغم أنها تعلم أنها تعلم أنها تتمكن من نصرتها بل فقط من أجل التنفيس عن نفسها، ففي هذه الحالة يحتاط سماحة السيد السيستاني (دام ظله) بوجوب ترك اغتيابه، ويمكن للمكلف من الرجوع لمرجع آخر مصع مراعاة الأعلم فالأعلم.

# المبحث الثاني: تفسير الآية الكريمة

يعقّب الشيخ ناصر مكارم الشيرازي على قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ الْكُبِ أَن يَأْكُل كَمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ قائللاً: (إن كرامة الأخ المسلم وسمعته كلحم جسده، وابتذال ماء وجهه بسبب اغتيابه وإفشاء أسراره الخفية كمثل أكل لحمه).

كلمــة ﴿ مَنْتًا ﴾ للتعبيــرعــن أن الاغتيــاب إنمــا يقــع فــي غيــاب الأفــراد، فمثلهــم كمثــل الموتــى الذيــن لا يســتطيعون أن يدافعــوا عــن أنفســهم، وهــذا الفعــل أقبــح ظلــم يصــدرعــن الإنســان فــى حــق أخيــه.

أجل، إن هذا التشبيه يبين قبح الاغتياب وإثمه العظيم. (٢٩٠)

الســــؤال المطـــروح والمختــص بالآيـــة محــل البحــث هـــو: لمــاذا شـــبّه الله تعالـــى المغتــاب بمــن أكل لحــم المســتغاب وهـــو ميــت؟

الجواب: هناك عدّة احتمالات يذكرها العلماء، وهي كالآتي:

الاحتمال الأول: (أنها في مقام بيان كيفية العذاب الأخروي





للمغتاب، حيث تتجسم الغيبة في الآخرة بصورة أكل ميتة الشخص المستغاب، والشاهد على هذا الاحتمال رواية عن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ: « أنه نظر في النارليلة الإسراء فإذا قصوم يأكلون الجيف فقال يا جبرائيل من هولاء؟ قال: هولاء الذين يأكلون لحم الناس». (١٩٦)

نعصم، فمن المعلوم أن الأعمال سوف تتجسّص بموت الإنسان، قصال تعالى المعلوم أن الأعمال سوف تتجسّر من خير مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن قصال تعالى الله تعالى الله أيضاء أن سُوءٍ الإنها وقال أيضاً وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا الله تعالى شاء أن تتجسد الغيبة يصوم القيامة بمن يأكل لحم أخيه ميتاً، لذا الله تعالى في هذه الآية يعاتبنا بما مضمونه: أتحبون يوم القيامة أن تروا أنفسكم وأنتم تأكلون اللحوم الميتة إلا

وقد يكون فيه إشارة بأن المغتاب سيحشريوم القيامة بهيئة الحيوانات والوحوش كالسباع والكلاب لكونها تتغذى على اللحوم الميتة، فقد روي عن رسول الله صَالَّدُ وَعَالَالِهِ وَسَالَمُ أنه قال: «يحشرعشرعشرة أصناف من أمتي أشتاتاً قد ميزهم الله من المسلمين وبدل صورهم بعضهم على صورة القردة وبعضهم على صورة القردة وبعضهم على صورة القردة وبعضهم على صورة القردة في على صورة القردة وبعضهم على صورة القردة في اللغة من الناس على على على فالقَتَّاتُ في اللغة هو النَمُّامُ، من فالقَالِّ غَلَامُ الناس على جهة الإفساد.

إذاً (صورة المغتاب في جهنّه إمّا أنّه على صورة الكلب في جهنّه أنّه على صورة الكلب في الكلاب أو بصور أخرى قبيحة). (٢٩٥)

فقد روي عدن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إجتنب الغيبة، فإنها إدام كلاب النار» (١٩٩٠) كلاب النار» (١٩٩٠)

الاحتمال الثاني: هـو أنَّ المـراد أنَّ الغيبـة هـي بمنزلـة أكل لحـم المسـتغاب ميتاً مـن ناحيـة الحكـم، فكمـا أنَّ أكل الميتـة مـن الذنـوب الكبيـرة فكذلـك الغيبـة.



قال على بن الحسين عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّم: «يا عباد الله اتقوا المحرمات كلها واعلموا أن غيبتكم لأخيكم المؤمن من شيعة آل محمد أعظم في التحريم من الميتة، قال الله جل وعلا: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُمُ بَعْضًا اللهُ عَلَى الْكُوبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُل كَمَ أَخِيهِ مَنْ الميتة مَنْتًا فَكَرِهْتُمُوه ﴾ (١٩٩) ». (١٩٩) ». (١٩٩)

# المبحث الثالث: الآثار المترتبة على الغيبة

تُولِي الروايات الإسلامية -كما سيأتي بيانها- أهمية قصوى لمسائلة الاغتياب، ونادراً ما نجد من الذنوب ما فيه من الإثم إلى هذه الدرجة. (٣٠٠)

وسينقف في هذا المبحث على الآثار الدنيوية والبرزخية والأخروية الغيبة:

أولاً: الآثار الدنيوية، ونبتدئ بالآثار الدنيوية المحسوسة –أي التي تدركها الحسواس ويترتب عليها الآثار الآتية:

ا. سه وط المغتاب من أعين الناس، وفقدان الثقة به، روي عن الأمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: «إياك والغيبة، فإنها تمقتك إلى الله والناس، وتحبط أجرك ». (٣٠١)

ف إن طبائ ع الناس مجبولة على حبّ الكمال والجمال والجمال والحسن، والنفور من كلّ نقص وقبح وانحطاط، فالناس يميّزون ويفرّقون بين من يتجنّب هنك أستار الناس وكشف أعراضهم وأسرارهم، وبين غيره، بل حتّى الّذي يقوم بالغيبة يجد في قرارة نفسه أنّ من يتجنّب الغيبة أفضل منه وأكمال. (٢٠١)

آ. يسطط الله على المغتاب من يغتابه، روي عن الإمام الصادق عليه الله على المغتاب من يغتابه، روي عن الإمام الصادق عليه السيرة : « لا تغتب فتغتب، ولا تحفر لأخياك حفرة فتقع فيها فإناك كما تدين تدان » (٣٠٣)



لا يعتقد المغتاب أنه سيسلم من أن يغتابه أحد لكونه يعتقد أنه يسيرعلى الطريق المستقيم، بل أن الله سيتتبعه حتى يفضحه كما فضح غيره، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّم: « لا تطلبوا عثرات المؤمنين فإن من تتبع عثرات أخيه تتبع الله عثراته ومن تتبع الله عثراته يفضحه ولو في جوف بيته » (٣٠٤)

وأمـــا الآثــار الدنيويــة غيــر المحسوســة-أي التــي لا تدركهــا الحــواس-، فنذكــرمنهـا مـا يلــي:

ا. ينال غضب الله تعالى: روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « أبغض الخلائصة إلى عَلَيْهِ السَّلَامُ: « أبغض الخلائصة إلى الله المغتاب ». (٣٠٦)

ا. يكون ملعوناً: أي بعيداً عن رحمة الله: روي عن الإمام
 الكاظهم عَلَيْهِ السَّلَامُ: «ملعون من اغتاب أخاه». (۳۰۷)

٣. إن المغتاب لا يؤجر على أعماله الصالحة لأنها غير مقبولة: روي عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ : «من اغتاب مسلماً أو مسلمةً لم يقبل الله صلاته ولا صيامه أربعين يوماً وليلة، إلا أن يغفر له صاحبه »(٣٠٨)



روي أن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ سمع امراَة تسببُ جارية لها وهي أن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ بطعام فقال لها: كلي فقالت: أنا صائمة يا رسول الله. فقال: كيف تكونين صائمة وقد سببت جاريتك؟». (٣٠٩)

### ثانياً: الآثار البرزخية، ونذكر منها الآثار الآتية:

١. يُع ذب في القبر: فقد روى القطب الراوندي في دعواته روى ابن عباس: أن عداب القبر ثلاثة أثلاث: ثلث للغيبة وثلث للنميمة وثلث للنميمة وثلث للبول. (٣١٠)

ا. يُفضح في البرزخ: فقد روي عن رسول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَّمَ: « مررت ليلة أسري بي على قوم يخمشون وجوههم بأظفارهم، فقلت: يا جبرائيل من ه ولاء؟ فقال: هولاء الذين يغتابون الناس ويقعون في أعراضهم ». ((۱۳))

### قد يسال أحدكه: لماذا الشخص يخمش وجهه؟! فلا أحد يرضى بأذية نفسه!!

الجواب: إن جوارح الإنسان في الدنيا جعلها الله منقادة لأوامر الإنسان، ولكن بعد موته ينتهي التكليف فتصبح كل جوارحه وأعضائه منقادة لأوامر الله فقط، ولذا لمّا يطلب منها الله أن تشهد على أعماله فسوف تنقاد لأوامر الله، قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَمُ عَلَيْنَا وَقَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ الّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ رُجُعُونَ ﴾(١٣)

### ثالثاً: الآثار الأخروية، ونذكر منها الآثار الآتية:

ا. انتقال حسنات المغتاب إلى المستغاب: فقد روي عن رسول الله مَنَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّمَ: «يؤتى بأحدي الله ويدفع إليه كتابه فلا يرى حسناته، فيقول: إلهي ليس هذا كتابي، فإني لا أرى فيها طاعتي! فيقال له: إن ربك لا يضل ولا



ينســـى، ذهــب عملــك باغتيــاب النــاس، ثــم يؤتــى بآخــرويدفــع إليــه كتابــه فيــرى فيــه طاعــات كثيــرة، فيقــول: إلهــي مــا هــذا كتابــك كتابــي، فإنــي مــا عملــت هــذه الطاعــات! فيقــال: لأن فلانــاً اغتابــك فدفعــت حســناته إليــك ». (٣١٣)

آ. يفضحه الله يهم القيامة: عن رسول الله صَالَّاللهُ عَالَاهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَم : «... ومن مشكى في عيب أخيه وكشف عورته كانت أوّل خطوة خطاها وضعها في جهنهم وكشف الله عورته على رؤوس الخلائق ». (٣١٤)

٣. يتجسّد بمنظر قبيح وتنبعث من فمه رائحة نتنة: روي عن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْلِهِ وَسَلَّمَ: «من اغتاب امراً مسلماً... وجاء يوم القيامة يفوح من فيه رائحة أنتن من الجيفة يتاتى به أهل الموقف فإن مات قبل أن يتوب مات مستحلاً لما حرّم الله عشر وجل ». (٣١٥)

# المبحث الرابع: علاج الغيبة

# قد يسأل أحدنا: ما هي كفارة الغيبة؟

يقول الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني دام ظله: يجب عند وقوع الغيبة التوبة والندم، و الأحوط استحباباً الاستحلال من الشخص المغتاب إذا لم تترتب على ذلك مفسدة أو الاستغفار له. (٢١٦)

بمعنى لوعلم المغتاب أن الشخص الذي اغتابه لوطلب منه الاستحلال –أي إبراء ذمته – فسوف يبرئ ذمته ولن يحقد عليه ويعاديه ولن يترتب عليه مشكلات أخرى، فهنا الأفضل الاستحلال منه وهو الأحوط استحباباً.

ويقول الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني دام ظله: (بط لوعُدُّ الاستحلال تداركاً لما صدر منه من هتك حرمة



المغتاب فالأحوط لزوماً القيام به مع عدم المفسدة، ولا يجب أن يعرف المغتاب متعلق الإبراء وأنه عن أي شيء يحلله، إلا إذا كان هناك قرينة على عدم شمول الإبراء لمثال الغيبة المذكورة)(١١٧)

ولكن لوعلم المغتاب أن مصارحته وطلب الاستحلال منه سيترتب عليه مفسدة كأن يرفض ويغضب ويقاطعه ..إلخ من المفاسد، فهنا يلزم المغتاب الاستغفار له.

وعلى المغتاب أن لا يؤجل الاستغفار والتوبة؛ لأن الآثار المترتبة على نزولها سريعة، فقد روي عن رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى ّالِهِ وَسَلَّمَ أنّه قال: «ما النار في اليبس بأسرع من الغيبة في حسنات العبد». (٣١٨)

وروي: أن الله تعالى قال لموسى عَلَيْهِ السَّلَامُ: «.. ومن مات مصراً عليها فهو أول من يدخل النار» (٣١٩)

ولكـــي يحمـــي الإنســـان نفســـه مـــن الغيبـــة، عليـــه مراعـــاة النقـــاط الآتيـــة:

ا. وجب على الإنسان الذي يرغب باغتياب الآخرين أن يتذكّر دائماً (أنّ هذه المعصيدة أشد من كافّة المعاصي، وآثارها الدنيوية والأخروية هي أخطر من آثار الذنوب الأخرى، لأنّها الدنيوية والأخروية هي أخطر من آثار الذنوب الأخرى، لأنّها بالإضافة لكونها تجاوزاً لحدود الله تعالى، تمس حقوق الناس أيضاً، ولا يغفر الله للمغتاب حتّى يرضى صاحب الغيبة، فقد ورد في الحديث عن رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمُ في وصيّته لأبي ذرّ: «... والغيبة لا تُغفَرُ حتّى يغفرها صاحبها »(٢٠٠)

فلومات الإنسان وعليه حقوق للناس، فأمره صعب جداً؛ لأنّ علاقة الإنسان في حقوق الله تكون مع الكريم الرحيم الّدي لا يتطرّق إلى ساحته القدسية شيء من البغض والضغينة والعداوة والتشفّي، ولكنّه في حقوق العباد قد يرتبط بإنسان



فيه تلك الصفات الفاسدة ولا يتجاوز عنه بسرعة أو لا يرضى عنه نهائياً).(۲۲۱)

ا. أن يتذكّر أنه إذا اغتابه من أجل أن يشمت به، فليعلم أنه سرعان ما سيشمت به الآخرين، وهذا وعد إلهي ذكره على لسرعان ما سيشمت به الآخرين، وهذا وعد إلهي ذكره على لسان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ حينما قال: «لا تظهر الشماتة بأخياك، فيرحمه الله ويبتليك» (٢١١)

وما أجمل كلمات الإمام على عَيَهِ السّكمُ - في النهي عن غيبت الناس - حينما قال: «... فكيف بالعائب الذي عاب أخاه وعيره ببلواه؟ أما ذكر موضع ستر الله عليه من ذنوبه مما هو أعظه من الذنب الذي عابه به؟ وكيف يذمه بذنب قد دركب مثله؟! فإن لم يكن ركب ذلك الذنب بعينه فقد عصى الله فيما سواه مما هو أعظهم منه، وأيم الله! لئن لهم يكن عصاه في الكبير وعصاه في الصغير لجرأته على عيب الناس أكبر » (٣١٣)



لِســانُكَ لا تَذكُــرْ بِــهِ عَـــورَةَ امـــريُ

فَكُلَّــكَ عَــوراتُ وللنَّــاسِ ألسُـــنُ

وعَيناكَ إِنْ أَبِدَتْ إِلِيكَ مَعايباً

فَدَعها وَقُـلْ يا عَينُ للنَّاسِ أُعيُــنُ

ولذا فالواجب الشرعي يُحتِّم علينا أن لا نغتاب المؤمنين ولا نكشف عيوبهم، بل نسترعليها، روي عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ : « لو وجدت مؤمنا على فاحشة لسترته بثوبي، وقال عَلَيْهِ السَّلَامُ بثوبه هكذا» (١٤٦٤)، أي حررك الثوب وكأنه يسترعلى شخص.

٣. أن يتذكّر أن الورع عن محارم الله كترك الغيبة هي أحب إلى الله من أعظم الأعمال المستحبة، روي عن رسول الله صَاَّلَكُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّ الله عزوجل من عشرة آلاف ركعة تطوعاً » (٣١٥)



٤. أن لا ينســـى أن المتــورع عـن الغيبـة والـراد عـن الغيبـة، وبالأخص السراد عسن اغتياب أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ سوف ينال شفاعة فاطمة الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلامُ يهم القيامة، فقد روى عن أبي جعف رعَلَيْهِ ٱلسَّكَمُ أنه قال: حدثنى أبى، عن جدي، عن رسول اللّه صَلَّاللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ قَالَ: « ... ينادي المنادي - يدوم القيامة - وهدو جبرائيــل عَلَيْهِ السَّلَامُ: أيــن فاطمــة بنــت محمــد؟ أيــن خديجــة بنــت خويلد؟ أيــن مريــم بنــت عمــران؟ أيــن آســية بنــت مزاحــم؟ أيــن أم كلثــوم أم يحيـــى ابـــن زكـريـــا؟ فيقمـــن، فيقـــول اللّه تبـــارك وتعالـــى: يا أهــل الجمـع لمــن الكــرم اليــوم؟ فيقــول محمــد وعلــى والحســن والحسين: لله الواحد القهار، فيقول الله تعالى: يا أهل الجمع إنـــى قـــد جعلـــت الكـــرم لمحمـــد وعلـــي والحســـن والحســين وفاطمّة، يا أهل الجمع طأطئها السرؤوس وغضها الأبصار فان هــذه فاطمــة تســير إلــى الجنــة، فيأتيهـا جبرائيــل بناقــة مــن نصوق الجنصة مدبحصة الجنبيصن، خطامها مصن اللؤلط والرطصب، عليها رحل من المرجان، فتناخ بين يديها فتركبها، فيبعث الله مائــة ألــف ملــك ليســيروا عــن يمينهـا، ويبعــث إليهـا مائــة ألـف ملـك ليسـيروا عـن يسـارها ويبعـث إليهـا مائـة ألـف ملـك يحملونها على أجنحتهم حتى يصيروها على باب الجندة، فإذا صارت عند باب الجنة تلتفت، فيقول الله: يا بنت حبيبي ما التفاتك وقد أمرت بك إلى جنتى فتقول: يا رب أحببت أن يُعـرف قـدري فـى مثـل هـذا اليـوم، فيقـول الله: يـا بنـت حبيبـي ارجعي فانظري من كان في قلبه حب لك أو لأحد من ذريتك خذي بيده فأدخليه الجنة، قال أبوجعف عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ أَ: واللّه يا جابر إنها ذلك اليوم لتلتقط شيعتها ومحبيها كما يلتقط الطير الحب الجيد من الحب السردئ، فإذا صار شيعتها معها عند باب الجنة يلقى الله فى قلوبهم أن يلتفتوا، فالتفتوا يقول الله: يا أحبائي ما التفاتكم وقد شفّعت فيكم فاطمة بنــت حبيبــى؟ فيقولــون: يـا رب أحببنـا أن يعــرف قدرنـا فــى مثــل هـــذا اليـــوم، فيقــول الله: يــا أحبائـــى ارجعــوا وانظــروا مــن أحبكــم لحب فاطمة، انظروا من أطعمكتم لحب فاطمة، انظروا من



كساكم لحب فاطمه، انظروا من سهاكم شرية في حب فاطمه، انظروا من ردّ عنكم غيبة في حب فاطمه فخذوا بيده وأدخلوه الجنة، قال أبو فاطمه من والله لا يبقى في الناس إلا شاك أو كافر أو منافق فإذا صاروا بين الطبقات نادوا كما قال الله تعالى: «فمالنا من شافعين ولا صديق حميم»، فيقولون: «فلو أن لنا كرة فنكون من المؤمنين، قال أبو جعفر عَيَهِ السَّامُ : هيهات هيهات منعوا من المؤمنين، قال أبو جعفر عَيهِ السَّامُ : هيهات هيهات منعوا مناطلبوا، «ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه وإنهم لكاذبون» (١٦٣)

إذاً للسيدة فاطمه الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ مواقف عديدة يوم القيامة، منها مقام الشفاعة للمحبين المخلصين المتبعين لنهج أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، ومنها الوقوف في محكمة العدل الإلهي لمحاسبة ظالميها وظالمي أولادها، فيروى (أنّ فاطمة تأخذ قميص الحسين ملطخاً بالدم و تقول: إلهي احكم بيني وبين من قتل ولدي) (۱۲۷)

ثـــمّ تســـأل ربّهـــا أن يريهــا الحســين فيقــال لهــا: انظــري فــي قالــب القيامــة فتـــري الحســين قائمــاً مقطــوع الـــرأس.(٣٢٨)

فاداه) فتصعق ولولت وصاحت (واثمرة فؤاداه) فتصعق الملائكة لصيحتها وينادي أهل الموقف قتل الله قاتل ولدك، (۱۳۲۹)....

وبالتأكيد من الظلامات التي ستطالب بها فاطمة الزهراء عليها الشيخين، ومنها غصب الظلامات التي عاشتها من قبل الشيخين، ومنها غصب الخلافة من بعلها أمير المؤمنين عليها الشيخين، ومنها وحرق دارها وكسر ضلعها ولطمها ويقالسن فدك، وحرق دارها وكسر ضلعها ولطمها ورفسها وإسقاط جنينها ...وكان ملاذها الوحيد هو زيارة قبر أبيها رسول الله صَالَّلْلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّم، حيث تذكر كتب السيرة والتاريخ بأنها (كانت عَلَيْهَ السَّلَامُ تخرج بين الحين و الآخر إلى قبر أبيها ومعها الحسن و الحسين عَلَيْهِ مَا السّامُ وفي بعض الأحيان يكون أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ معها، وكان السبب في زيارتها لقبر أبيها،



قالت لعلي عَلَيْهِ السَّكَمُ ذات ليلة: كم مضى من الليل يا ابن العمم، قالت ائدن لي بالخروج إلى قبر أبي لأودعه قبل الموت فقد حان الفراق لك يا ابن العمم، فبكى وقال: قبل الموت فقد حان الفراق لك يا ابن العمم، فبكى وقال: إنك وبهذه الحالة لم تستطيعي القيام فقالت: لابد من وداع قبر رسول الله. فقال الأمر إليك، فنهضت وتوجهت نحو القبر المقدس فتارة تمشي و تارة تجلس، حتى وصلت إلى قبر سول الله صَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَالْإِمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ معها فلما نظرت إلى القبر القبر القبر القبر القبر القبر القبر القبر المقالة تزلزلت لها الأرضون و قالت: يا أبتاه سكنت التراب، وفارقت الأحباب، وأسطمتنا للخطوب وفووادح

(مجردات)

# عگبك يبويه اشصار بيه مكسور ضلعي الحگ عليه او محسن سگط فوگ الوطيه

وبكت حتى انصدع قلبها، فقال لها أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَمُ: أقلي من البكاء وتعزى بالعزاء فإني أخشى عليك أن تكوني من الهالكين قالت: ينا ابن العنم، لا تلمني، واعذرني، فإن الفراق مدر المالكين قالت: ينا ابن العنم، لا تلمني، واعذرني، فالفراق مدر المناق أبني، سلطان الرسل، وهادي السنبل، وحبيب قلبي ونورعيني وسندي وسندي وسنادي، وملجئي والسنبل، و حبيب قلبي ونوورعيني وسندي وسنادي، وملجئي ومنادي، وعصمة أمري وقوة ظهري رسنول الله ثم أخذت قبضة من صعيد قبن والشنات تقول:

ماذا على مَن شُـمُ تربـة أحمدٍ لا يَشَـمُ مـدى الزمانِ غواليا



واليوم تُسلمني إلى أعدائيا (٣٣٠)

صُبَّت على الأيام صِسنَ لياليا قد كنتَ لـي جبـلا ألـوذ بظلَه

(نصاري)

او جفنها امن الولم ما غمض ليله وهو ابگبره على الزهره ايتو لم

طبت دارها او ظلت علیله تــروح الگبر ابوهــا تشـــتكيله (فائزی)

گومك يبويه خالفوا فينا الوصيه

بس غبت عنه اتواثبوا كلهم عليه وبنتك يبويه بعد عينك ما رعوها واتجمعوا كلهم على بعلى او عليه من بعد ما وجّوا يبويه الباب بالنار

وآني حزينه واذرف ادموعي جريه (۳۳۱)

اخبرك يبويه نحلتى منى خذوها اضلوعى يبويه ابساتر الباب اكسروها ريتك تراهم يوم دخلوا وسطة الدار اوحامى الحمه جالس يبوابراهيم محتار







# 

عن الأيام الفاطمية



#### المناسبة

#### الأيام الفاطمية الأولى

القصيدة: للسيد باقر الموسوي الشهير بالهندي

هو فرعُ عن جحرد نصَّ الغدير فليـس الأعمـى بـه كالبصيـر وهو سارأنٌ مُرْبترك المسير وكلاً في الفيلا وحير الهجير وحيا عن اللطيف الخبير ونورا يجلو دُجى الدَيجور منبــرا کان مــن حُــدوج وکَــور بعدي ووارثي ووزيري مِن اللّهِ في جميعِ الأمور والغدرُ مضمــرٌ فــى الصـدور منه لله ريبُ الدهور وخافوا عواقب التأخير بالنار أرادوا إطفاء ذاك النور دخلوا الدارُ وهي حسري بمرأيً

كلّ غدر وقولِ إفكِ وزورِ فتبصَّر تُبصرُ هـداك إلـى الحقَ يصوم أوحص الجليل يأمرطه حُطُّ رحلَ السُّرى على غير ماع ثم بلّغهم وإلا فما بلغت أقـم المرتضى إماما علـى الخلق فرقى آخذا بكفّ عليًّ إنَّ هـذا أميرُكـم وولـتُي الأمـر هو مولعً لحكل من كنت مولاه فأجابوا بألسُن تُظهرُ الطاعة بايعوه وبعدها طلبوا البيعة أسرعوا حين غاب أحمد للغدر لست تدري لِم أحرقوا الباب وما بال قُرطها المنثور من عليِّ ذاك الأبيِّي الغيور(٣٣٢)



#### (بحر طویل)

يحامي الجاربيك اشصار للزهرة متحميها للزهرة متحميها يحامي الجاربيك اشصار يوم الكوم اجوا ليكم وجُّوا بابكم بالنار بيديها تدافعهم خوف او روحها راحت كسروا للضلع بالباب طرحت محسن اوصاحت

تشكي اوتبكي اوتسمع شكاويها اوبواچيها سيفك كلَّت احدوده يو فرَّيت يا كرار والزهرة تدافعهم ما تنغر يواليها عنهم لوَّذت بالباب عصروها لَما طاحت تعالي لي يفضه اتريد بس وحدة تباريها (٣٣٣)





#### المحاضرة السابعة

#### أساليب التربية بالعقاب

#### روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّالَمُ:

«أَيّما ناشَىٰ نشَـاً في قوم ثُمّ لم يؤدّب على معصية، فإنّ اللّه عزّ وجلّ أوّل ما يعاقبهم فيه أن ينقص من أرزاقهم»(٢٣٠)

لقد أمرتنا الشريعة الإسلامية بأن نربي أولادنا تربية إسلامية صحيحة وفق نهج محمد وآل محمد عَلَيْهِمَّ السَّلَامُ، ولا تقتصر تربية الأولاد على الأبوين فحسب بل هي مسؤولية اجتماعية تقع أيضاً على عاتق جميع أفراد المجتمع، لقوله عَلَيْهِ السَّلَامُ «أيّما ناشئ نشا في قوم» فالقوم هم المجتمع بما فيه من الأسرة، والمدرسة، والأقارب، والأصدقاء، والجيران، ومسؤولي الدولة، ولكن المسؤولية الرئيسية تقع على عاتق الوالدين.

ويترتب على إهمال التأديب من قبل الوالدين والمجتمع أثار وخيمة، منها فساد الأولاد وما يترتب عليه من إفساد المجتمع وجلب الخزي والعار، روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « ولد السوء يهدم الشرف، ويشين الساف» (٣٢١).

ويترتب على الاستخفاف بالتأديب آثار دنيوية عديدة، واحدة مين تلك الآثاريكشف عنها الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ في الحديث حمل البحث بأنه سيؤثر سلباً على الاقتصاد، لقوله «فإنّ الله عشزوجل أوّل ما يعاقبهم فيه أن ينقص من أرزاقهم»، ولذا تجدون أغلب الناس يعانون من قلة البركة والرزق، وعندما نأتي للواقع نجد أن السبب الرئيسي هو تركهم للتأديب، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، فصرن النسوة يتبرجن ويركبّن الأظافر والرموش ويضعن المكياج ولا يوجد من يؤدّبهن ويركبّن الأظافر والرموش ويضعن المكياج ولا يوجد من يؤدّبهن





ولو بالوعظ والإرشاد، ويُبدي الاستياء، وهكذا الحال مع ترك الصلاة وسماع الأغانى وعقد العلاقات غير الشرعية.. إلخ.

والمصيبة الكبرى تكمن في الآثار الأخروية، حيث يترتب على إهمال التربية والتأديب أن يتبرأ منهم رسول الله صَالِّلَةُ عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ وَسَلَّمَ وينتهي أمرهم بدخولهم النار، روي عن النبي صَالَّللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الِهِ وَسَلَّمَ، أنه في نظر إلى بعض الأطفال فقال: «ويلُّ (٣٣٧) لأطفال آخر الزمان من ابائهم، فقيل: يا رسول الله، من ابائهم المشركين؟ فقال: «لا من ابائهم المؤمنين، لا يعلمونهم شيئاً من الفرائض، وإذا تعلموا أولادهم منعوهم، ورضوا عنهم بعرض يسيرمن الدنيا، فأنا منهم برئ وهم منى براء » (٣٣٨)

في قبال ذلك من يتعب على تربية أولاده، ويُحْسن تأديبهم فسوف يحجبونه من النار، فقد روي عن رسول الله صَّالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ فسوف يحجبونه عن النار، فقد روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ الله على الله النها وعلمها فأحسن تعليمها فأوسع عليها من نعم الله التي أسبغ عليه، كانت له منعة وستراً من النار» (٣٣٩).

# قد يسأل سائل: ما هي أساليب التأديب؟

الجواب: إنّ طرق التأديب وأساليبه متنوعة وعديدة، منها أسلوب التربية بالتجرية والخبرة، أسلوب التربية بالتجرية والخبرة والتربية بالقدوة، والتربية بالحب والرحمة، والتربية باللعب، والتربية باللعب، والتربية باللعب، والتربية باللعب، والتربية باللعب، والتربية بالأدب والفن، وكل هذه الأساليب مهمة، ولكن من أكثر الأساليب التبي يستخدمها المربون هما أسلوب التربية بالثيواب – كمن تمدح أو تكافي ع ولدها حينما يقوم بعمل صالح وأسلوب التربية بالعقاب.

وكلاهما أسلوبان ضروريان، يقول علماء التربية لقد (أودع الله تعالى في طبيعة الطفل غريزتين: الأولى قوة جذب اللذة والمنفعة، والثانية قوة دفع الألم والضرر، ويُعد أسلوب الثواب





تحفي ـــزاً إيجابيّـــاً للقـــقة الأولـــى نحـــو الســـلوك المرغـــوب فيـــه، كمــا يُعــد أســلوب العقــاب تحذيــراً ســلبيّاً للقـــقة الثانيــة لتـــرك الســلوك غيــر المرغــوب فيــه، فالثــواب والعقاب أســلوبان منســجمان مــع طبيعــة القـــوى النفســيّة للطفــل، وبهــذا يظهــرأن المعارضــة المطلقــة لاســتخدام أســلوب العقــاب فـــي تربيــة الطفــل ليســت فـــي محلّهــا، وتجعلنــا نخســر وســيلة مهمّــة فـــي التربيــة)

وسنقف في هذه المحاضرة على أسلوب التربية بالعقاب

# مباحث الرواية الشريفة

# المبحث الأول: أسلوب التربية بالعقوبة

عـــرّف علمـــاء التربيـــة العقوبــة بتعريفــات مختلفــة تعـــود إلـــى مضمـــون واحـــد: – وهــــي أنّهـــا عبـــارة عـــن إجـــراء مؤلـــم، يتبـــع ســـلوكاً غيـــر مرغـــوب فيـــه، بهـــدف منــع تكـــراره، أو تقليـــل احتمـــال حدوثـــه فــــى المســــتقبل.

وقد ميّد علماء التربيدة بين نوعين من العقاب الإيجابيّ والسلبيّ، فالعقاب الإيجابيّ والسلبيّ، فالعقاب الإيجابيّ

(positive punishment)، هــو اتباع السلوك غيــر المرغــوب فيــه بإجــراءٍ مــا لمنعــه.

أما العقاب السلبيّ (negative punishment)، فهو عبارة عن اتباع السلوك غير المرغوب فيه بإزاله معزّز مرغوب فيه (٣٤١)، ولتقريب الفكرة نذكر الأمثلة الآتية:

مثال: إذا كان الولد -ذكراً كان أو أنثى- مولعاً باللعب على الأجهزة الإلكترونية لساعات طويلة في اليوم وترك أغلب مسوولياته بل حتى ترك صلاته، ويرغب المربى في إزالة هذا





السلوك المنهلى عنه والضار، فهناك طريقتان للعقاب، وهما:

طريقة (العقاب الإيجابي): الإجاباء هو إضافة مثير غير مرغوب فيه كالتوبيخ والذم والتأنيب المشروع، أو الهجروترك المعاشرة.

طريقة (العقاب السلبي): الإجراء إزالة مثير مرغوب فيه كحرمانه من اللعب بالألعاب الإلكترونية لمُدَّة أسبوع بشرط أن يلتزم بالوقت المحدد للعب، كساعة في اليهوم، وأن يؤدي مساولياته، ويؤدى صلاته، أو سيدرم منها لمُدة أطول.

إن الســــؤال المطـــروح هـــو: متـــى يتمكـــن المربـــي مـــن اســـتخدام أســـلوب العقوبـــة؟

الجواب: من ناحية تربوية يمكن للمربي أن يستخدم أحد الجواب: من ناحية تربوية يمكن للمربي أن يستخدم أحد أساليب التربية بالعقوبة مع الأولاد بشرط مراعاة النقاط الآتية:

ا. مراعاة المرحلة العمرية للولد، ففي مرحلة الطفولة المبكرة –المقصود منها السبع سنوات الأولى من عمر الطفل للفيل في السنوات الأولى من عمر الطفل للفيل في السنوات الأولى من عمر الطفل في السنوات الأولى من النبي هذه المرحلة لكون إدراكه ضعيف، فقد ورد أنّ النبي مَّ الله عَلَيْهِ وَكَالَّهُ عَلَيْهِ وَكَالَهُ وَمَا الله على بكائهم على بكائهم أربعة أشهر بكاءهم أربعة أشهر شهادة أن لا إليه إلّا الله وأربعة أشهر الصلاة على النبي مَّ الله عَلَيْهِ وَالله عَلَيْهِ وَالله وَالبعة أشهر المحالة على النبي مَّ الله عَلَيْهِ وَالله الله والله الله الله الله والمحرال الطفل كالتوبيت والمحرالة المحرالة المفل مدركاً للحَسن والقبيح فكيف يُعاقب إذا لهم يكن الطفل مدركاً للحَسن والقبيح فكيف يُعاقب على ترك الأول وفعل الثاني؟! فيكون العقاب لغواً لا يترتب عليه أنبر تربوي إيجابي.



وأما في مرحلة الطفولة المتأخرة وما بعدها -أي من السنة السابعة وما بعدها - فيمكن استخدام أحد أساليب العقاب التي سنذكرها في المبحث الثاني.

آ. أن يعاقب الولد من أجل ارتكاب سلوك محرم شرعاً أو قبيح عقلاً، ولكن هناك من يعاقب ولده لأسباب لا تستلزم العقاب كمن يعقب ولده لأسباب لا تستلزم العقاب كمن يعقب معن يعاقب ولدة لأنعجب ممن يعاقب ولدة لأنه يبؤدي بعض أنواع العبادات والطاعات يعاقب ولدة غير المقتنع بها المربي، كمعاقبة الفتاة التي تصوم أو تتحجّب، فهنا المربي أولى بالتأديب من الولد.

". أن لا يعاقبه إلا بعد التأكد من ارتكابه للفعل القبيح، ولكن بعض المربين يعاقبون الأولاد لمجرد التهمة والشك وسوء الظنن، أو تصديق اتهام كاذب، ولا يتحاورون مع الأولاد للتأكد من صحة ما نسب إليهم، وهذا الأمرمنهي عنه شرعاً وقبيح عقالاً؛ لكونه نوعاً من الظلم، فهناك وسائل لإثبات صدور الفعل السيّئ عن الطفل، منها للمعاينة بأن يرى المؤدّب بعينه، أو قيام البيّنة الصادقة اي بشهادة عدلين، أو بإقرار الطفل المميّز على نفسه في منا فعله، في ضوء بعض الآراء الفقهيّدة.

ك. أن لا يلجاً لأسلوب التربية بالعقوبة إلا بعد فشل أساليب الترغيب والتعزيز ولحم تود إلحى نتيجة إيجابية، كمن استخدم أسلوب التربية بالحوار والقصة، أو التجرية، أو اللعب المدعوم بأسلوب الثواب، ولكن لم تنفع في تغيير سلوكه المنحرف، فحينها يمكنه الانتقال إلحى تطبيق أساليب العقوبة.

٥. (قبل العقاب على المربي أن يُفهّم الولد أنّه هذا العقاب إنّما هـو بسبب تصرَّفه الخاطئ الـذي ارتكبه، كأن يكون تاركاً للصلاة، أو فتاة مستخفة بالحجاب وهذا يترتب عليه



نيل غضب الله تعالى المطّلع على أعمالنا في السروالعلى، وليسع المربي ليكون خوف الولد من ذنبه وربّه المراقب له لا من والده أو والدته، فالخوف إن كان من أحد الوالدين دون الذنب فإنّ الولد سيكرِّر الذنب حينما يغيبان، فعين أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَمُ : «لا يرجُون أحدُكم إلا ربّه ولا يخفف إلا ذنبه » (٣٤٣).

آ. أن لا يعاقب المربي ولده حال الغضب، فلقد نهى النبيّ مَلَّاللهُ وَمَلَلَهُ عَلَيْهِ وَمَلَلَلهُ وَمَلَلَهُ عَلَيْهِ وَمَلَلَلهُ وَمَلَلَهُ عَلَيْهِ وَمَلَلَلهُ وَمَلَلَهُ عَلَيْهِ وَمَلَلَهُ الله ربي الأدب عند الغضب العربي أن يلتزم بها يفهم بأن مدن أهم الضوابط التي يجب أن يلتزم بها المودِّب عند عقاب ولده هو أن يكون بحالة هدوء نفسيّ، المحود فسي ولا يكون غاضباً، ليكون التأديب بداعي إصلاح سلوك الطفل وتعديله، لا بداعي الانتقام والتَّشَفُي.

ومع شديد الأسف أغلب المربين يعاقبون أولادهم عند الغضب مما يدفع المربي إلى عقوبتهم عقوبة غير شرعية كالضرب المبرح الموجب لدفع الديّــة.

روي عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « لا أدب مع غضب » (٣٤٥)

ولقد تشدّد فقهاء مدرسة أهل البيت في تحريم التأديب الغضبيّ، قال السيّد الكلبايكانيّ: «لا يجوز ضرب الصبيّ المميّز للغضب وتشفّي القلب»، وأضاف رحمه الله: «لا بدّ من أن يكون العقصود والهدف في مقام الضرب، هو التأديب الراجع إلى مصلحة الصبيّ، لا ما يثيره الغضب النفسانيّ، وإلّا فربّما يؤول مصلحة الصبيّ، لا ما يثيره الغضب النفسانيّ، وإلّا فربّما يؤول الأمر إلى أن يؤدّب المؤدّب؛ لأنّ ضربه لم يكن لله تبارك وتعالى، وعلى هذا فلابد من أن يكون ضربه في الحال الطبيعيّة وعلى العاديّة، لا حال الغضب، وإذا كان مغضباً فليكن غضبه لله تعالى لا لنفسه، حتّى يسوغ ضربه، وهذه الحالة قلّما توجد إلّا في النفوس الزكيّة الطاهرة... والإقدام على الضرب لله تعالى محضاً وخالصاً لوجهه الكريم، إلّا أنه لوحصل للإنسان هذا



المقام فله الأثرالخاص في كمال النفس وتهذيبه، وهو منشا سعادته في الدنيا والآخرة» (٣٤١)، ولذا ننصح المربي منشا سعادته في الدنيا والآخرة» (٣٤١)، ولذا ننصح المربي الغضوب قبل أن يربي أولاده أن يربي نفسه أولاً على التحكم بالغضب، ويمكنه قراءة المحاضرة المُعَنُونة بـ (كيف نتحكم بالغضب) في الجزء الأول من كتاب (زاد المبلغات) (٢٤٧)

# المبحث الثاني: أساليب التربية بالعقوبة

تستعمل أساليب التربية بالعقاب مع كل القيم التربوية في كافية المجالات الإيمانية، والأخلاقية، والسلوكية، والعبادية، وبالأخص الصلاة، وفي التربية الجنسية والمالية والاجتماعية وغيرها، وإليكم أبرز أساليب التربية بالعقاب:

العرمان المؤقّت: احرم ولحك العاصي كالتارك للصلاة من بعض الامتيازات والإمكانات العادية كالحرمان من التشجيع، والحرمان من التشجيع، والحرمان من الخروج واللعب ببعض الألعاب، أو الحرمان من متابعة القنوات الفضائية أو استخدام مواقع التواصل الاجتماعي ولو بقطع الإنترنت، أو الحرمان من بعض المشتريات والهدايا وغيرها، وعلى المربي أن لا يحرمه من الحاجات الأساسية كالطعام والنوم.

٢ إظهار الكراهة وترك المعاشرة: جرّب مع ولدك هذا التطبيق بأن تظهر كراهتك لفعله القبيح وتترك معاشرته بإبداء عدم الرضاعين السلوك، كالعبوس، كإبلاغ الأب ابنه: (ستأكل وحدك وليس معنا من الآن؛ لأني أخاف أن يحاسبني ربي؛ لأني أطعمك رغيم أنك تارك للصلاة)، روي عن أمير المؤمنين عَلَيْ السَّرُمُ أنّه قال: «أَمَرَنَا رَسُولُ الله -صَلَّى الله عليه وَالِه وَسَالَمُ - أَنْ نَلْقَى الْهُ المَعَاصِيُ بِوُجُوهِ مُكْفَهِ رَقٍ» (٣٤٨)

فشرعاً وجوب إظهار الكراهة قولاً، أو فعالاً من ترك الواجب،





أوفعــل الحــرام واجــب عينــي لا يســقط بفعــل بعضهــم، وهــذا مــا أفتـــى بــه الفقهــاء منهــم ســماحة الســيد السيســتاني (دام ظلــه

وقد استعمل نبينا صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ هـ ذَا النمط مع أصحابه فروي أنه إذا رأى شيئاً ينكره عَلْم ذلك في تغير وجهه، كما قال أبوسعيد (رضي الله عنه): » وَكَانَ إِذَا كَرِهُ شَيْئًا عَرَفْنَاهُ فِي وَجُهِهِ » (رضي الله عنه): » وَكَانَ إِذَا كَرِهُ شَيْئًا عَرَفْنَاهُ فِي وَجُهِهِ » (٣٥٠)

٣- أسلوب النم والتوبيخ: وهـ و مـن الأسـاليب المؤثـرة، وقـد اسـتخدم الرسـول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّم أسـلوب التوبيخ حيث دعت الحاجـة إلـى الرسـول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّم أسـلوب التوبيخ حيث دعت الحاجـة إلـى ذلك: حيث يُسروى عـن أبـي ذر الغفاري -رضي الله عنه-: أنه عَنَّ رجـلاً بسـواد أمِّه فوبَّخه رسـول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّم قائـلاً: (إنـك امـرُقُّ فيـك جاهليـة). (٢٥١)

كأن تقول له: (أنت تقلّد الكافرين والفاسقين!!)، أو (كيف تتجرأ على ترك شكر المنعم؟)، أو (ألا تعلم أن الصلاة عمود الدين، ولذا فأنت تهدم الدين وستخسر السعادة في الدارين).. إلخ

لكن يجب على المربي ألا يستخدم الألفاظ المحرمة كالسب والشتم، وأيضاً ينبغي ألا يُفُرط المربي في استخدام التوبيخ؛ لأن ذلك قد يكون له تأثير سلبي على الناشئ، فلا بد أن يراعي المودّب حال الصغار، والفروق بينهم في الطباع والأخلاق، فمنهم مَن يكفي في لومه وإشعاره بخطئه نظرة قاسية، فمنهم من يرتجف فواده بالتلميح، ومنهم مَن لا يردعه إلا التصريح باللوم والتوبيخ، وعلى المربِّي أن يحدد والطريقة الملائمة للتوبيخ مع كل منهم.

التأنيب: أي توجيه اللوّم والعتاب، فينبغي إثارة المشاعر
 والعواطف عند المتربي من خلال الكلام العاطفي المدروس



والواقعي كقول (نحن أهلك نتأذى ونحزن كثيراً من تصرّفك هذا، إن أردت أن تُفرح قلب أمك فلا تقم بهذا العمل).. إلى الله عدم المبالغة في الكلام كقول (ستقضي علينا بعملك هذا!) أو التعميم، كقول (أنت دائماً تفعل هذا ولا تسمع كلامنا أبداً)

وعلى المربي أن لا يعيّر ولده بذنبه ويكرر التعيير كلما غضب منه وبالأخص أمام الناس؛ لأن هذا يدفعه للعناد ويولد الحقد في قلبه تجاه المربي، روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: لا تكثرن العتاب فإنه يصورث الضغينة ويدعو إلى البغضاء (٢٥٥٠).

ه المفاوضات والتوصل إلى اتفاق: بحيث يشعر الولد بأنّه إن لم يهتم بالملاحظات والتوجيهات التي تقولونها له حول ساوك خاطئ، فإنّكم بالمقابل لن تهتموا بتلبية حاجاته وطلباته، ويتم هنا فإنّكم بالمقابل لن تهتموا إلى صفقة واتّفاق، ويفضّل أن يكون مكتوباً وموقّعاً عليه من الطرفين، ويشمل ما ينبغي يكون مكتوباً وموقّعاً عليه من الطرفين، ويشمل ما ينبغي الكل طرف القيام به وتحديد العقوبات والإجراءات عند عدم الالتزام. كأن يكتب الولد فيها: (أنا فلان بن فلان أقرّواعترف بان الصلاة عمود الدين ...إلخ ، ولذا إذا لم اؤد الصلاة فاستحق الولد والمربى لكونه الشاهد والمنفذ للعقوبة.

1- الهجر والحرمان العاطفي: فالهجر أو الإهمال أو التجاهل من العقوبات المؤتّرة والفعالة، حيث يتعمّد الأهل والمربون إظهار الانزعاج والتعامل مع الولد بجفاء فلا يمنحه العاطفة والحنان والاهتمام الذي كان يوليه لم من قبل، بحيث يشعر الولد بفداحة الذنب أو الخطا الذي يوليه فيرتدع ولا يعود إلى مثله، كتحديد وقت محدّد يمنع على الابن التحدّث مع أهله، كقوله: «لا تكلّمني لمُدَّة عشرين دقيقة وفكّر بحلّ لهذه المسائلة، أكتبه على ورقة، ساقرأه ثم نرى»، أو قد يزيد المُدَّة ولكن لا يجعلها مُدَّة طويلة، فقد ورد تحذير صرّحت به بعض الروايات، فقد رُوى أنّه شكى بعض الأشخاص إلى الإمام موسى الكاظم ابناً



لــه، فقال الكاظــم عَلَيْهِ السَّلَامُ : «لا تضريــه، واهجــره، ولا تطل»(٣٥٣)

فإطالـــة مُـــدُة الهجــرتتســبّب بفتــورعاطفــي وإلـــى قســوة قلــب الولـــد، ويتعـــوّد المربـــي والمتربـــي علـــى الجمـــود والســـكون بـــدل النشـــاط والحركـــة والتفاعــل.

ولينتبه المربعي من ممارسة الابتزاز العاطفي غير المقصود وخاصة مصع الأطفال، كأن تهدد الأم ابنها مثلاً «إن فعلت هذا فلسن أحبّاك مجدداً!»

فالحب المشروط مرفوض من ناحية تربوية، بل ليقل لله مثلاً: «أنا أحبك دائماً ومهما حدث، لكن هذا التصرّف والسلوك لا أحبه لأنه خطا وقد تكرّر، وعليه تستحق قصاصاً يساعدك على التخلص منه». وهذا النوع من العقاب له ارتباط بأسلوب ترك المعاشرة.

العرل والإقصاء عن الأنشطة العرزة: كوضع الطفل في غرفة منعزلة بسبب سلوكه العدواني تجاه إخوته مثلاً، بعد سحب الأجهزة التي يحبها أو قطع الإنترني، وإذا كان ولدك يحب عملاً ما كحبه للمشاركة والترتيب فيمكنك حرمانه لمُدَّة كنوع من التأديب، يذكر آية الله محي الدين الحائري الشيرازي من التأديب، يذكر آية الله محي الدين الحائري الشيرازي (قدس سره) بأنّ والدته كانت رائدة ذكية في تربية أبنائها. فكانت حين يرتكبون عملاً سيّئاً. تمنعهم من المشاركة في أعمال المنزل! وهذا تدبير تربوي جميل وفعّال: بدلاً من جعل العمل الجيد عقوبة ومن ثَمّ تكريه الطفل به كانت عنوائمة والهمة عير جدير بالمشاركة وينمو عنده حسّ المسؤولية والهمة غير جدير بالمشاركة وينمو عنده حسّ المسؤولية والهمة رابعالية، ويحرك بالتدريج أنّ هذا العمل والمشاركة نعمة ودليل رضا الوالدين عنه وتحفيزاً له على العطاء والعمل.



الطفل، الاستجابة response cost: كالغرامات الماليّة من مصروف الطفل، أو حسم علامات له في المنزل، إذا كان أسلوب جمع العلامات مستخدماً في التعزيز داخل المنزل، كتمرين النجوم التي نمنحها له في حال تطبيقه للقيمة التربوية، وأما إذا لم يطبقها فيتم سلب نجمة كلما فشل.

8-اختيار العقوبة: وفكرة هذا الأسلوب بأن يحدد المربي ثلاث عقوبات مشروعة وتربوية ونطلب من الولد اختيار أحدها، أو أن نطلب من الولد الخيار أحدها، أو أن نطلب من الولد الجلوس لوحده فيفكر في ثلاث عقوبات يقترحها علينا مثل «الحرمان من المصروف، أو عدم زيارة صديقه هذا الأسبوع، أو أخذ الهاتف منه لمدة يوم» ونحن نختار واحدة منها لينفذها على نفسه وفي حالة اختيار ثلاث عقوبات لا تناسب الوالدين مثل «يذهب للنوم أو يصمت لمدة ساعة أو يرتب غرفته» ففي هذه الحالة نطلب منه اقتراح ثلاث عقوبات غيرها.



قد يعترض بعض المربين بأن العقوبات التي يقترحها الولد لا تشفي غليا المربي، ولكن لزم علينا أن نفرق بين التأديب والتعذيب، فالهدف من التأديب هو تقويم السلوك وهذا يحتاج إلى صبر ومتابعة وحوار واستمرار في التوجيه، أما أن نصرخ في وجهه أو أن نضربه ضرباً شديداً فهذا «تعذيب وليس تأديب»، إننا عندما نعاقب أبناءنا فإننا لا نعاقبه مبمستوى الخطأ الذي ارتكبوه وإنما نزيد عليهم في نعاقبهم بمستوى الخطأ الذي ارتكبوه وإنما نزيد عليهم في العقوبة: لأنها ممزوجة بالغضب وذلك بسبب كثرة الضغوط علينا فيكون أبناؤنا ضحية توترنا وغضبنا من الحياة ولهذا علينا فيكون أبناؤنا وغضبنا من الحياة ولهذا وأيضاً حينما نظلب من الولد أن يذهب ويجلس لوحده ويفكر بثلاث عقوبات لأختار أنا واحدة منها لأنفذها عليه، فإن هذا الموقف هو تأديب في حدذاته؛ لأن فيه حوار نفسي بين المحطئ وهو الطفل وذاته وهذا تصرف جيد لتقويم السلوك

ومراجعــة الخطــأ الــذي ارتكبــه وهــو وقفــة تربويــة مؤثــرة.

وهناك بعض الأسرجربوها ونفعت معهم؛ لأن الطفل عندما يختار العقوبة وينفذها فإننا في هذه الحالة نجعل المعركة بين الطفل والخطأ وليس بينه وبين الوالدين فنكون قد حافظنا على رابطة محبة الوالدين وكذلك نكون قد احترمنا شخصيته وحافظنا على إنسانيته فلم نحقره أو نهينه ومن شخصيته وحافظنا على إنسانيته فلم نحقره أو نهينه ومن يتأمل تأديب الرسول الكريم مَا الله عَلَيْوَا الله وَسَالُهُ المخطئيين يجد أنه مع التأديب يحترمهم ويقدرهم ولا يقبل بإهانتهم وقصة المرأة الغامدية التي زنت وطبق عليها الحد فشتمها أحد الصحابة فقال له رسول الله أنها تابت توبة لو وزعت على الصحابة فقال له رسول الله أنها تابت توبة لو وزعت على أهل المدينة لوسعتهم فنظرة الاحترام للمخطئ باقية مادام سار في برنامج التأديب.

وهـذا التطبيـق مـن العقوبـة مسـتنتج مـن الأسـلوب القرآنـي فـي التأديـب فالله تعالـى يعطـي للمذنـب أو للمخطئ ثلاثـة خيارات مثـل: كفـارة مـن تعمـد الإفطـار فـي نهـار شـهر رمضـان، أو كفـارة اليميـن، وغيرهـا مـن الكفـارات فـإن الشـريعة الإسـلامية تعطـي ثلاثـة خيـارات لمرتكـب الخطـا وهـذا أسـلوب تأديبـي راقٍ وحمـا، (١٥٤)

1. تطبيق: الإندار أو التهديد: أي الترهيب بالعقاب، بهدف توليد الخوف، وهدو أسطبيق: الإندار أو التهديد: أي الترهيب بالعقاب، بهدف توليد الخوف وهدو أسطوب قرآني نذكر منها قوله تعالى ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوا بُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا وَقَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ (٢٥٥)

مثـال ذلـك: التهديـد بالضـرب، فقديمـاً قيـل فـي الأمثـال الشـعبية الحكيمـة «لـوّح بسـيف العـرّولا تضـرب بـه»، التهديـد هنـا يؤتّـر أكثـرمـن الضـرب نفسـه، لا بـأس بـأن يشـعر الولـد



عندها بأنّه تجاوز الخطوط الحمراء وأنّ هناك تصعيد غير مسبوق، مع إفساح المجال له للإصلاح والعودة عن الخطاً وتسهيل التوبة، فالتائب حبيب الله وحبيب أهله أيضاً!

روي عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلامُ: «عُقوبَةُ العُقلاعِ التَّلويحُ »(٢٥١)

تذكر ابنة الإمام الخميني (سلام الله عليه) بأنّ الإمام لهمام لهما يكن يضرب أبناءه أبداً، حتى إذا تجاوز أحد الصبيان الحد وارتكب عملاً قبيحاً جداً، كان الإمام ينادي مثلاً بصوت مرتفع يسمعه الولد المخطئ أحضروا لي العصا! ثم يبدأ بفك أزرار أكمامه وطيّها بهدوء في تمثيل واضح، مانحاً الفرصة لذاك الصبي للهروب إلى آخر الحيّس ثم الرجوع بعد أن تكون الصبي للهرواء والإعتذار و ... »يا سريع الرضا»!

وينبغي أن لا يتوعده إلا بما هو جائر، فلا يجوز له أن يخوفه بما لا ينبغي له أن ينفذه كالقتل، بما لا ينبغي له أن ينفذه، أو بما يعلم أنه لا ينفذه كالقتل، والضرب المبرح، والطرد من البيت ونحو ذلك، كأن يقول المربي لولده «والله لأكسر رأسك وأقتلك ...» وكأننا في مجزرة لمصاصي الدماء، وكذلك لا يجوز التخويف بالغول كما هو شائع عند العامة؛ لأنه كذب لا حقيقة له؛ ولأنه قد يؤثر سلباً على شخصية الولد الناشئ.

11. العقوبة بتعفيز المحسن: إذا كان لدى المربي ولدان، وطلبت منهما الصلاة -مثلاً فأطاعك الأول، وعصاك الثاني، فقم بمكافأة المصلي أمام المستخف بالصلاة، كأن تمدحه وتقول (الشخص المطيع لله يستحق المدح، بارك الله فيك ياولدي)، فالغيرة في بعض الأحيان تدفع المسيء لإصلاح نفسه، روي عن أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّكُمُ « ازجر المسيء بثواب المحسن » (٢٥٠٠). بشرط ألا تقارنه معه كأن تقول له (لماذا لا تكون كأخيك؟، أنت لا خير فيك) فهذه المقارنة تجعله يحقد على أخيه.

17ـ العقوبة البدنية: العقوبة البدنية كالضرب هي عقوبة تهدف إلى العقوبة البدنية: العقوبة البدنية كالضرب هي عقوبة العقوبة العقوب



«الإصلاح» أو «الردع» عن سلوك ما «غير مقبول».

ويلجاً المربّي لهذه العقوبة بعد استنفاذ أسلوب التربية بالثواب والتعزيز، واستنفاذ جميع أشكال العقاب الأخرى التي تصم ذكرها في النقاط السابقة كالحرمان والهجر وغيرها، فإذا لحم يرتدع عندها يمكنه استخدام أسلوب التربية بالضرب، فهو آخر الحلول، -وكما يقال آخر الحواء الكي - ومع الأسف نجد بعض المربين يستخدمونه كأول أسلوب، بل عندهم هو الأسلوب الوحيد النافع، وهذا قد يولد ردة فعل في نفس الصبي فيكره ما تطلبه منه كالصلاة، وربما يؤديها أمامك ظاهراً، من باب رفع الضرر عنه أو من باب العناد.

# المبحث الثالث: مشروعية العقوبة البدنية وشروطها

استدلّ الفقهاء على مشروعيّة العقوبة البدنيّة في التربيسة والتعليسم، على القيسم والآداب بأدلّه روائيّسة عدّة، منها: سُئل الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ في أدب الصبيّ، فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ : «خمسة أو سيّة، وارفيق، ولا تعددُ حدود الله ». (٣٥٨)

واستدلوا على مشروعيّة ضرب الطفل للعبادة على ترك الصلاة، رغم عدم وجوبها بروايات عدّة، منها: عن الإمام جعفر الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ ، قال: «... ثم يترك حتى يتم له تسلط عسنين، (فإذا تمّت له -أي دخلوا بالسنة العاشرة-) عُلَم الوضوع، وضُرب عليه، وأُمر بالصلاة، وضُرب عليها »(١٥٩)

عــن رســول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَالَّمَ: « مــروا أولادكــم بالصــلاة وهــم أبنــاء ســبع ســنين، واضربوهــم عليهـا وهــم أبنــاء عشــر... » (٢٦٠)





#### شروط العقوبة البدنية

يقصد بالعقوبة البدنية في الغالب ضرب الأطفال، باليد أو باستخدام أداة، ولكن بعض المربين يقومون بعقوبات بدنية أخرى، كمن يقوم برفس الأطفال، أو رجّهم، أو رميهم، بدنية أخرى، كمن يقوم، أو عضّهم، أو نتف شعرهم، أو حرقهم، أو خدشهم، أو قرصهم، أو عضّهم، أو نتف شعرهم، أو حرقهم، أو كيّهم وغيرها من أساليب العنف، فهذه كلها غير مشروعة، ويترتب على بعضها الديّنة، نعم القرص كفرك الأذن إذا ترك أثراً فهو حرام.

وأمــا مــا يتعلــق بالضرب فــلا يكــون ضربــاً تربويــاً أو مشـــروعاً إلا بشــــروط، وهــــى كالآتى:

ا.تنحصــرمشـــروعيّة ضـــرب الطفــل مـــن بلوغــه ســـن التمييّـــز الـــي مـــا قبـــل التمييـــزولا إلــــ مــا قبـــل التمييـــزولا بعـــد البلـــوغ، هـــذا مــا ذهـــب إليـــه آراء الفقهـــاء.

قد يسال بعضهم عن سن التميين لقد اختلفت آراء الفقهاء في تحديد المعيار، فمنهم من تبنّى المعيار الفقهاء في تحديد المعيار، فمنهم من تبنّى المعيار الزماني، فهي تمتد من سنّ الدال - ٧ حتّى مرحلة البلوغ، وهيو رأي بعض فقهاء الإمامية، منهم الشيخ الطوسي والعلامة الحلي وغيرهم كالشيخ جواد التبريزي الذي قال: «التمييزهو أن يُميّز الشيء القبيح من غيره، ويكون غالباً إذا بلغ الولد ستّ سنين... إذا أكمل الطفل ستّ سنوات فهو مميّد: «التها العلامة المهامية المهامية المهامية المهامية المهامية المهامية المهامية المهامية المهامية القبيدة من غيره، ويكون غالباً والمهامية المهامية ا

وبعض الفقهاء يرى أن التمييزيختلف باختلاف متعلّق التكليف التكليف

سُكِ للسيد علي السيستاني: ما هو ضابط الصبيّ المميّز في مسالة جواز النظر إلى عورته، وجواز نظره إلى عورة الغير، وكون عبادات صحيحة، والاعتماد على أخباره؟



أجاب: «يختلف المميّز في كلّ مكان، ففي الأول المراد بالمميّز السخي يتأتّرمن النظر إلى العورة أو النظر إلى عورت النظر النظر إلى العورة أو النظر إلى عورت عورت التفي التفي وتتحرّك غريزت نسبياً، وفي اعتبار صحّة عبادات السخي يُميّز التكاليف وأنّ الأمرمن قبل الله تعالى ويُمكن قصد القرية، وفي الاعتماد على إخباره بالنجاسة إذا كان ذا اليد، إذا كان مميّزاً قوي الإدراك لها الله المناه الله المناه المنا

آن يكون الضارب من قبل الولي وهو الأب أو والجد للأب،
 ولا يجوز لأمه أو لأخيه أو لأي شخص آخر كالمعلم ضربه إلا إذا كانوا مأذونين من الولي.

٣. أن لا يكون ضربه لغرض التشفي والانتقام بل لغرض التأديب.

ك. أن لا يضرب إلا بعد عدم استجابته لأساليب الترغيب المتنوعة،
 ومنها أسلوب التربية بالحوار والموعظة، قال الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: «أدَّب صغار أهل بيتك بلسانك». (٣١٤)

٥. ينبغي أن لا يكون الضرب إلا بعد استنفاذ أساليب العقوبة الأخرى، كالعقوبة العاطفية كأن تظهر أنك غير راض عند فتهجره لمُدَّة ليست طويلة.

٦. أن يحتمل في ضربه التأثير وإلا لا يجوز.

٧. أن يضربه من أجل ارتكاب الطفل لسلوك غيرمقبول فعلاً.
 لا الأخذ على التهمة والشبهة المجردة، أو المعاقبة على ذنب متوقّع الحدوث منه في المستقبل.

٨. معرفة الطفل بكون السلوك الذي مارسه غير مقبول.

٩. الأحوط وجوباً أن لا يزيد على ثلاثة أسواط، وبرفق لا بغلظة، روي عَنْ إسْكَاقَ بْنِ عَمَّارِ قَالَ: قُلْتُ لَأَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: « رُبَّمَا ضَرَبْتُ السَّلَامُ: « رُبَّمَا ضَرَبْتُ الْغُلَامَ فِي بَعْالِي مَا يَحْرُمُ فَقَالَ وَ كَامُ تَضْرِبُهُ فَقُلْتُ رُبُهُ فَقُلْتُ رُبُهُ مَا يَحْرُمُ فَقَالَ وَكَامُ تَضْرِبُهُ فَقُلْتُ رُبُهُ فَقُلْتُ رُبُهُ مَا يَحْرُمُ فَقَالَ وَكَامُ مَا يَحْرُمُ فَقَالَ وَكَامَ مَا يَحْرُبُهُ فَقَالَ وَكَامَ مَا يَحْرُبُهُ فَقَالَ مَا يَحْرُمُ فَقَالَ وَكَامَ مَا يَحْرُبُهُ فَقَالَ وَكُامِ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ



فَقُ الْ مَائَةُ مَائَدٌ مَائَدٌ فَا أَعَادُ ذَلِكُ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ قَالَ حَدَّ اَلزَّنَى اتَّقِ اَللَّهِ فَقُلْتُ وَاللَّهِ لَوْ جُعلْتُ فَكَ مَ يَنْبَغِي لِنِي أَنْ أَضْرِبَهُ فَقَالَ وَاحداً فَقُلْتُ وَاللَّهِ لَوْ عَلَى مَ أَنِّي فَكَ مَ يَنْبَغِي لِنِي أَنْ أَضْرِبَهُ فَقَالَ وَاحداً فَقُلْت وَ اللَّهِ لَوْ عَلَى مَ أَنِّي لَا أَفْسَدُهُ فَقَالَ فَاتْنَتْ يَن عَلَى مَ أَنْلُ أَمُاكِسُدُهُ فَقَالَ فَاتُنْتَ يَنْ فَقَالَ فَلَنْ مُ أَنْلُ أَمَاكِسُدُهُ حَتّى بَلَغَ فَقُلْت تَحْرِي حَدَّ مَا أَجْرَمُ فَأَقِم خَمُسَدَةً ثُمَّ غَضَبَ فَقَالَ يَا إِسْتَحَاقُ إِنْ كُنْتَ تَدْرِي حَدَّ مَا أَجْرَمُ فَأَقِم الْكَدِي حَدَّ وَلَا تَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ ». (١٣١٥)

وهناك روايات حددت الضرب بثلاثة وسماحة السيد السيستاني (دام ظلم) يحتاط أن لا يزيد الضرب على ثلاثة (٢٦٠).

١٠. التحرّج في العقاب من الأضعف إلى الأقوى، فلا يجوز تجاوز حدّ الكفاية في الضرب مثلاً، بمعنى أنّه لوكانت ضربة واحدة كافية في التأديب، لا تجوز الضربة الثانية، وهكذا.

اا. ينبغي تجنّب ضرب الأماكن الحسّاسة في جسم الطفل، كالرأس والوجه وغيرهما.

١١. ينبغي أن تكون أداة الضرب بطبيعتها لا تلحق الأذى والضرر بالطفل؛ لأن ضربه مشروط بسلامته من الأذى والضرر، فلا يجوز أن يكون الضرب مدمياً، ولا شديداً، وإذا أثر في اسوداد البدن أو ازرقاقه أو احمراره وجبت الدية.

رُبَّ تسـاؤل يــرد: مــا هــي ديِّــة الضــرب لمــن تــرك أثــراً علــي البــدن؟

الجواب: تختلف الدية بحسب كون الاحمرار و الازرقاق و الاسوداد في الوجه أو اليد ففي الاحمرار دينار و نصف في الاسوداد في الوجه و البيدن، والازرقاق ثلاثة دنانير في الوجه و نصفها في البيدن، والاسوداد ستة دنانير في الوجه و نصفها في البيدن، والاسوداد ستة دنانير في الوجه و نصفها في البيدن على الأحوط.



علماً أن الدينار الشرعي يساوي ٣ و نصف غرام من الذهب تقريباً. ويمكن التراضي مع المجني عليه أو طلب براءة الذمة منه بعد بلوغه رشده، وبإمكان الولي احتساب ما تصرفه عليم يومياً من الديمة الواجبة علياك مهما كانت. (٣١٧)

# المبحث الرابع: آثار العقوبة المخالفة للضوابط الشرعية والتربوية

إن المربي الذي يمارس العنف مع أولاده كالصراخ والسب والشعم والشعم والضرب الخيف فيه تجاوز للضوابط الشرعية سيترتب عليم آثار سلبية، نذكر منها ما يلي:

ا. يحوله إلى طفل عدواني: عندما يعتاد الطفل على ضرب الوجه، حتى ولوكان ذلك مزاحاً، يصبح هذا السلوك بالنسبة له أمراً تَقْليديّاً ومألوفاً، فيستطيع تكراره مع أطفال آخرين، أو ربما الكبار، سواءً كان ذلك على سبيل المزاح، أو العنف، أو الانتقام، فتعوده على ذلك الأمرقد يشعره بأنه مستساغٌ ومقبولٌ لديه، خاصةً إذا تم توضيح الأمرعلى أنه مزحة، وعلى هذا سيتعامل مع الأمر

التنقص ثقته بنفسه: خلال السنوات المبكرة من حياة الأطفال الصغار، يتم تكوين ثقة الطفل بنفسه، وأيضاً الصورة الخارجية التي يتخيلها عن نفسه، وعلى هذا لابحد من أن يدعمها الأب والأم طوال الوقت، لكن ضربة خفيفة الوزن قد تدمر تماماً هذه الثقة وتعود الطفل على شكل الإهانة والرفض وإن كانت هذه الضربة على سبيل المزاح، قد تفتح الباب للطفل لقبول الضرب من الأطفال الآخرين في المدرسة أو الحضائة دون شكوى.

٣. تخلط الأمور بالنسبة له: ينبغي أن نعلَّم الولد أن لا



يســـمح لأي شــخص بضريــه، وعليــه أن يُخبــرالمعلــم إذا تعــرض لــلأذى علــى يــد أحــد زملائــه فـــى الفصــل.

فلننشئ قاعدة قوية معناها أن الضرب والاعتداء الجسدي غيرمقبول وسيتم الإبلغ عنهما بشكل مباشر، ولكن بنفس الوقت إذا كان الأب أو الأم يضرب الطفل فأن ذلك الأمر سيقدم له إشارات مختلطة ومتناقضة تماماً، ويجعله يتساءل بينه وبين نفسه، هل الضرب سيئ حَقّاً، أم أنه طبيعي؟ وإذا كان عنيفاً، فلماذا يفعله والداه المحبوبان؟ قد تجعله هذه العلامات يقبل ضربه من الآخرين، أو يصبح أكثر عنفاً معهم، معتمداً على شخصية الطفل(١٢٨)...ولذا أن اضطرالمربي لضربه فوجب أن يكون وفق الضوابط إذا اضطرالمربي لضربه فوجب أن يكون وفق الضوابط الشرعية وأن يخبر الولد بأن الأمرمختص بالأب ولا يحق الشحد غيره ضربه.

٤. يترك ذكريات سيئة: ان الطفل الذي تربى على الضرب، لمّا يكبر يبقى يتذكرهذه الذكريات المؤلمة، وبعضهم تولد في نفسه ردة فعل سلبية تحثه على العقوق، أو يطبق ما تربى عليه على أولاده رغم مخالفتها للضوابط الشرعية.

لـــذا علـــى المربــي الناجــح اســتخدام أســاليب التربيــة المتنوعــة والتحلّـي بالصبـر وتربيــة الأولاد علــى القيــم والمباديء الإســلامية لا الجاهليــة لنحصــل علـــى أولاد صالحيــن لننــال بهــم الســعادة، روي عــن الرسـول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّم : «مــن سـعادة الرجــل الولــد الصالــح » (٢١٩).

وهذا يتحقق فيما لو اقتدينا بالمربيّة المثال، الأم المثال فاطمه الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ سيدة نساء الأولين والآخرين التي كانت تدعو الله ﴿ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَاجْعَلْنَا كَانِت تدعو الله ﴿ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَاجْعَلْنَا لِمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ (٢٧٠)، وفع لا استجاب الله دعاء القديّسة فأنجبت أولاداً وصارت هي وأولادها وبعلها للمتقين إماماً، بينما



غير المتقين لـم يقتدوا بها بل اقتدوا بأعدائها الذين ظلموها وظلموا بعلها وأولادها ... فأول ظلامة هي غصب الخلافة من بعلها أمير المؤمنين عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وثانيها سرقة أرض فدك، وثالثها الهجوم على دارها عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ وحسرق بابها وكسرر ضلعها وإسقاط جنينها وضربها، فتذكركتب السيرة والتاريخ حينما وقف عدوها (على الباب وصاح بصوت رفيع يسّمع علياً وفاطمة لتخرجن يا علي إلى البيعة وإلا أضرمت عليك النار فصاحت فاطمة مالنا ولك فأبي أن ينصـــرف ولـــم تفتــح البــاب لــه ولمــا رأى منهــم الامتنــاع أضرم النار في الحطب ودفع الباب وكانت ابنة رسول اللَّه صَلَّائِلَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ خُلِفِهِا فمانعته من الدخول فركل الباب برجله وألصقها إلى الجدارثه لطمها على خدها من ظاهر الخمار حتى تناثر قرطها وضرب كفها بالسوط فندبت أباها وبكت بكاءا شديدا عاليا ثم عصرها إلى الجحدار ثانيحة فنصادت أهكدذا يفعط بحبيبتك واستغاثت بجاريتها فضة وقالت لقد قتل ما في بطني من حمل) (٣٧١) وأقبلت إليها فضة فأخرجتها من وراء الباب وجاءت بها إلـــى حجرتهـا وهناك أسقطت جنينها فأغمــى عليها.

(نصاري)

غدت تصرخ يفضه صدري انعاب اجت فضه او لگتها فوگ التراب (مجردات)

يا باب فاطم يم الأطياب جيت ارد انشدك واسمع اجواب الكصدوك يوم المصطفى غاب او كسروا ضلعها كسرما طاب واظن ما دره البسمار منصاب

او حملي سكط مني ابعتبة الباب يسيل امن الصدر واضلوعها الدم

السحلت اعليك ايد الهحدى احجاب اعليك اشجره او مترد الأصحاب واتجسُروا اعلمه الطهر الأذناب او محسن سكط في عتبة الباب صدرها لعد صدر النبي صاب



(أبوذية)

او من طاح الجنين انگطع ونهه او كسر ضلعين من عدها الزچيه

و تُدفَعُ عن حقّها راغ مه و تأتي علي خدرها هاجمه و مُددّت علي وجهها لاطمه (۲۷۱)

يفضه صاحت ام احسين ونهـــه خفّــه صوتهــا البســمار ونهــه

أفاطمُ يُسقَطُ منها الجنيينُ و تُحررَقُ بابَ فناها الطَغامُ فتبت يددُّ كسرتُ ضِلعَها







وفاذ السيدذ المعصومة (عليها السلام)



#### المناسبة

#### شهادة السيدة فاطمة المعصومة عَلَيْهَاٱلسَّكَامُ

القصيدة: للشيخ محمد سعيد المنصوري

ها الدهرُ كأسا فزاد منه بلاها حاربت عينُها عليه كراها أنكرت ربُّها الني قد براها تُثكل الناسَ في شديدِ بكاها حين في مرو أسكنته عداها مثــلُ عــام فأســرعت في ســـراها لأخيها الرضا وحامي حماها أرضُ قــم وذاك كان مناهـا إذ ولاء الرضا أخيها ولاها اسلطاع من خدمة لها أسلداها فاعتراها من الأسكى ما اعتراها منها وثقلَه أضناها بعد ما قطّع الفراقُ حشاها ما رأت والد الجواد أخاها (٣٧٣)

او وصلت بلد قـم او اجوهـا

لاكن بعد افگدوها

ذكروا امصاب اللي اعصروها

وللشام مسبيه خُذوها(٢٧٤)

لهف نفسى لبنت موسى سقا فارقت والحا شفيقا عطوفا أودعتُ ه قعرَ السجون أناسُّ والي أنْ قضى سيميماً فراحت وأتيى بعده فراق أخيها كلّ يـوم يمــرُ كان عليهـا أقبلت تقطع الطريق اشتياقا ثم لما بها الضعينة وافت قام موسى لها بحسن صنيع نزلت بيتُـه فقام َ بمـاً ما مضت غير برهة من زمان وإلى جنبه سُــقامٌ أذابً الجســمُ فقضت نحبَها غريبة دار طبقتٌ جفنَها إلى الموت لكنَّ

(مجردات)

من شوگها اتعنت لخوها أهل المودة ابتل كوها او للگبر لمـــن شــيعوها بالباب وامصاب السبوها





#### المحاضرة الثامنة

#### الصاحب ساحب

#### رُويَ عن الإمام الصادق عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

«لَا تَصْحَبُوا أَهْلَ الْبِدَعِ وَ لَا تُجَالِسُوهُمْ فَتَصِيرُوا عِنْدَ النَّاسِ كَوَاحِد مِنْهُمْ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّالُتُهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الِهِ وَسَلَّمَ: الْمُرْءُ عَلَى دَين خَليلُه وَ قَرينَهُ» (٥٧٣)

إن الإنسان كائان اجتماعي لا يرغب في العيش وحيداً في هذه الحياة، فهو منذ طفولته بحاجة إلى أمه وأبيه كي يرعوه، بحاجة إلى أمه فأبيات، يرعوه، بحاجة إلى إخوة يحادثهم ويكونون معه في البيت، ومع تقدم عمره يصبح بحاجة إلى أصدقاء يتشارك معهم الأحداث التي تمر بحياته. (٢٧١)

ومن الآثار المترتبة على الصداقة هو التأثير على الأفكار والأخلاق والسلوك، ولذا قيل (الصاحب ساحب) للدلالة على أن صحبة الأشخاص الخيِّرين تسحبك نحو الخير، بينما الصحبة السيئة وأصدقاء السوء يسحبون الشخص ويجرّونه لطريق الشر؛ لأنَّ المرء يُشابه صديقه، ويتأثر به وبتصرفاته وبسلوكياته، باعتبار الطباع تسرق الطباع، وصدق الشاعر حينما قال:

عن المرء لا تسأل وسل عن قرينه فكل قرين بالمقارنِ يقتدي

وإن كنت في قوم فصاحب خيارَهم ولا تصحب الأردى فتردى مع الردي

يق ول توم راث في كتابه (الصداقة المفعمة بالحيوية)، إذا كنت تتساءل عن السبب الذي يدفع الناس للبقاء خارج بيوتهم، أو الأسباب التي قد تؤدي إلى فشل الزيجات، أو ما الأسباب التي تشجع الآخرين على الأكل بشراهة، أو تغير نظام الأكل بشكل أكثر صحة، أو الإقدام على البحد بالانتظام في



برنامـــج للرشـــاقة، فـــإن الأســـباب فـــي العـــادة لا صلـــة بينهـــا وبيـــن الفقـــر أو الرفاهيـــة، إنمـــا قـــد تُعـــزى معظـــم الأســـباب إلــــى إيقـــاع اللـــوم علــــى الصداقـــات فــــى حياتنـــا. (٣٧٧)

(إن الأصدقاء يساهمون بنسبة عالية في تشكّل شخصيّة الشباب الدينيّة والأخلاقيّة، فما أكثر الشباب الذين انحرفوا الشباب الدينيّة والأخلاقيّة، فما أكثر الشباب الذين انحرفوا إثرمجالستهم أصدقاء السّوء، حيث يقولون بعد إدراكهم لخطئهم واشتباههم: ﴿يَا وَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ﴾(٢٧٨)

وعين الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « واعلموا إنَّ مجالسةَ أهل الهَوَى منسأةٌ للإيمان، ومُحضِرَةً للشيطان ». (٣٧٩)

وإنّ خوف بعضهم من العزلة قد يدفعه للانخراط في أوساط مجموعة من الزملاء والأقران غير المناسبين، وربما الخطرين -أيضاً - كلّ ذلك من أجل التغلّب على مشاعر العزلة، والنبذ الاجتماعي، أو من أجل إثبات الذات، من هنا ينبغي على الأبوين مراقبة علاقات المراهق الاجتماعية، ينبغي على الأبوين مراقبة علاقات المراهق الاجتماعية، خصوصاً من ناحية صداقاته، بالإضافة إلى توعية أبنائهم على كيفيّة إقامة علاقات صحيحة وسليمة مع الآخرين، وكيفيّة انتخاب الأقران) (٢٨٠)

# مباحث الرواية الصادقية

# المبحث الأول: تفسير الرواية

إن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ يأمرنا بعدم صحبة أهل البدع ولا مجالستهم، لقوله: «لَا تَصْحَبُ وا أَهْلَ الْبِدَعِ وَلَا تُجَالِسُ وهُمْ»، والسيؤال المطروح: من هم أهل البدع؟

البدعـــة: هـــي إدخـــال مـــا ليـــس مـــن الديـــن فـــي الديـــن (٣٨١)، كإباحـــة محـــرّم، أو تحريـــم مبـــاح، أو إيجـــاب مـــا ليـــس بواجـــب أو



ندبــــة. (۳۸۲)

واتفق الفقهاء سنة وشيعة على حرمتها وأنها من الكبائر، فقد روي عن رسول الله صَا لَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَ الْهِ وَسَالَمَ : «كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة سبيلها إلى النار..». (٣٨٣)

وفي زماننا الدي نعيش فيه كُثُر فيه العُصاة من أهل البحدع والفسوق، فنحن ندرى السافرات والمتبرجات والمخنثين والشواذ والسامعين للأغاني وغيرهم، القسم الأول منهم لا ينكرون حرمتها إلا أنهم لا ينتهون عنها، باعتبارهم عبدة للهوى والشهوات، وهوكلاء يسمّون بالفاسقين. ولقد نهتنا الشريعة عن صحبة الفاسق، حيث روي عن الإمام الصادق عَيْدِالسَّلَامُ: ﴿ إِيَّاكُ ومُصَاحَبَة الفاسق، فإنَّه بَايَعَكُ بأكلة الماسق هو الذي يعصي أوامر الله، ومن صفاته أنه أنه الإنسان يبيع الآخرين عند أدنى مشكلة، ولا يكسب منه الإنسان يبيع الآخريات الرذياة بسبب انحرافه عن خط الشريعة.

والقسم الآخر من العاصيان الذيان يعلمون أن هذه الأفعال محرّمة شرعاً وتوجد أدلة تثبت ذلك، إلا أنهم ينكرونها ويشرّعون خلافها؛ لأنهم يعملون برأيهم لا برأي الله، كأن يحللون حرام الله أو يحرّمون حلاله، فهولاء من مصاديق أهل البدع، روي عن أمير المؤمنيان عَلَيْ السَّلَمُ: « وأما أهل السنة فالمتمسكون بما سنه الله لهم ورسوله، وإن قلّوا، وأما أهل البدعة فالمخالفون لأمر الله تعالى وكتابه ولرسوله، والعاملون برأيهم وأهوائهم، وإن كثروا... » (١٨٥٠)

ولقد نهتنا الشريعة عن صحبة أهل البدع لقوله عَلَيْهِ السَّلَمُ «لَا تُصْحَبُ وللهِ عَلَيْهِ السَّلَمُ «لَا تُصْحَبُ وللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَمُ الْبِحَدِ وَلَا تُجَالِسُ وهُمْ » وسبب ذلك يذكره الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَمُ بقوله: «فَتَصِيرُوا عِنْدَ النَّاسِ كَوَاحِد مِنْهُمْ »، بمعنى ان صحبة وصداقة أمثال هَ وَلاء سَيترتب عليه إساًءة لسمعتكم، وسيعدونكم من أهل البدع، روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ عن أبيه





قوله لـه: « يا بني من يصحب صاحب السوء لا يسلم ومن يدخل مداخل السوء يُتّهـم.. » (١٨٥٠)، فكما قيـل (الطيور على أشكالها تقع).

تُ م يستشهد الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّامُ بقول رسول الله صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلِيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلِيهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلِيهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلِيهُ وَعَلَيْهُ وَعَلِيهُ وَالْمَعْفِي وَعَلَيْهُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَعَلَيْهُ وَعَلِيهُ وَالْمَعْفِي وَعَلَيْهُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَالْمَعْفِي وَالْعَلِيْهُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَالْعَلِيْهُ وَعَلِيهُ وَالْمَعْفِي وَعَلَيْهُ وَعَلِيهُ وَالْمَعْفِي وَالْعَلِيْمِ وَمِنْ أُواللَّهُ وَالْعَلِيْمُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَالْعَلِيْمُ وَعَلِيهُ وَعَلِي اللهُ وَعَلِيهُ وَعِلِي وَالْمَعْمِي وَالْمَعْمِي وَالْمُعُ وَعَلِيهُ وَعَلِيهُ وَع

علماً أن النهي لا يقتصرعلى أهل البدع بل يشمل غيرهم، فلقد نهتنا العديد من الروايات عن صحبة الأحمق غيرهم، فلقد نهتنا العديدة من الروايات عن صحبة الأحمق الكذّاب، وصاحب الغاية الدنيوية، والضال المضل، والفاجر، والبخيل والفاسق، والقاطع لرحمه والكافر، والشرير وصاحب اللهو، والجبان، وناشر المثالب، ومجهول الموارد والمصادر، والزاهد بأخيه، والنمّام والخائن والظلوم، ومتبع العيوب، وكل واحدة من هذه العناوين ورد بحقها روايات عن أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَمُ، ولضيق الوقت لم نذكرها.

# المبحث الثاني: أضرار صديق السوء

يجب على المربي أن يُقنع أولاده على ترك أصدقاء السوء بالحوار المقنع، منها أن يطلب منه أن يذكر أضرار صديق السوء، والأفضل أن يجعل الحوار على شكل مسابقة؛ لأنها سترسخ في أذهانهم أكثر من طرحها كمحاضرة، ونذكر من الأضرار ما يلى:



١. انحراف السلوك بالتبعية: رُويَ عَـنْ الإمـام عَلِـيِّ بُـنِ أَبِـي طَالِبِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: « لا يـواد الأشـرار إلا أشـباههم ». (٣٨٨)

قال الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « لا تصحب الفاجر فيعلمك من فجوره ». (۲۸۹)

فصحبــة أصدقــاء الســوء تعلّم علــى تعاطــي المخــدرات، أو تناول الكحول، أو التبرج والســفور، أو ســماع الأغاني، أو ترك الصــلاة، أو عقوق الوالديــن، أو اللعب بالقمــار، أو الشــذوذ، أو التخنيث، أو الســرقة... إلخ

٢. إساءة السمعة في الدنيا والندم والحسرة يوم القيامة: قال تعالى: ﴿ يَا وَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِـنْ فُلَانًا خَلِيلًا \* لَقَـدْ أَضَلَّنِي عَنِ الذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَـدُولًا ﴾ (٣٩٠)

7. الغدر والخيانة: روي عـن الإمام الجواد عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إياك ومصاحبة الشَررين؛ فإنه كالسيف المسلول يحسن منظره ويقبح أثره ».

3. نشر الأسرار: روي عـن علـي عَلَيْهِ السَّلَامُ: «جمـع خيـر الدنيا والآخـرة فـي كتمان السـرّ، ومصادقـة الأخيار، وجمـع الشـرّ فـي الإذاعـة ومؤاخـاة الأشـرار». (۲۹۲)

٥. الشماتة: قال تعالى : ﴿إِنْ تَمْسَسْكُمْ حَسَنَة تَسُؤْهُمْ وَإِنْ تُصِبْكُمْ سَيِّئَة يَفْرَحُوا بِهَا إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ (٢٩٣)

7. الخذلان: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ: «ما من امرئ خذل مسلماً في موطن ينتهاك فيه حرمته إلا خذله الله في موضع يحب فيه نصرته. (٣٩٤)

٧٠ الاستغلال: قـال الإمـام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «واحـذرُ أَنْ تؤاخــي مــن أرادك لطمـع أو خـوفٍ أو ميـلٍ أو مـالٍ أو أكلٍ أو شـربٍ واطلـبُ مؤاخـاة الأتقيـاعِ». (١٩٠٥)



٨. ذكر العيوب: قال الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «ومن نمّ إليك سينمّ عليك»
 (٣٩١)

عـــن أميـــر المؤمنيــن عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إيــاك ومعاشـــرة متتبعــي عيــوب النــاس؛ فإنـــه لـــم يســـلم مصاحبهـــم منهـــم». (۳۹۷)

٩. يكون مشمولاً بالغضب الإلهي: قال لقمان لابنه: يا بني... وأبعد من الأشرار والسفهاء فربما أصابهم الله بعذاب فيصيبك معهم وإن كنت صالحاً، وقد أفصح الله سبحانه وتعالى بقوله : ﴿ فَلا تَقْعُدُ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (٢٩٨)

رُبَّ تساؤل يسرد: لمساذا لسزم علسيِّ تسرك صديسق السسوء رغسم أننسي للسن أتأثسر بسه؟

الجواب: هذا الادعاء غيرصحيح، فلا تكن واثقاً من نفسك كثيراً بعدم تأثّرت بالصديق وبالأخص المقرّب، فإنك لولم تتأثر بسلوكه المنحرف في الأيام الأولى فستجد نفسك نسخة منه ولو بعد حين، وهذا التأثيريذكره لنا الرسول مَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَالِهِ وَسَالَمٌ بتشبيه جميل، حيث قال: « مَثَلُ الجليس الصالح والجليس السوء مثل صاحب المسك وكير الحداد، لا يعدمك من صاحب المسك، إما تشتريه أو تجد ريحه، وكير الحداد يحسرق بيتك، أو ثوبك أو تجد منه ريحاً خبيثة »(٢٩٩)

وهُناك إثباتات وأدلّة من النّاحية النّفسية والرّوحية والعقلائية، نذكر منها ما يلي: والرّوحية والعقلائية، نذكر منها ما يلي: احمن جملة الأمورالّتي توصل إليها علماء النّفس، هو وجود روح الُمحاكاة (التقليد) في الإنسان، يعني إنّ الأفراد ينطلقون في حركة الحياة، من موقع الشّعور واللاّشعور، بمُحاكاة أصدقائهم وأقاربهم، فالأشخاص الّذين يعيشون حالة الفرح والسرور، ينشدون الفرحة والحُبورمن حواليهم، والعكس صحيح.



علماً أن تأثير الصديق على صديقه ليسس تأثيراً فجائياً ملموساً ليتعرف من خلاله بسهولة على موقع الخطا والصواب، بل هو تأثير تدريجي يومي، قد لا يظهر في البداية ولكنه سيظهر بعد مدة، مثال ذلك: لوكان لديك صندوق من الطماطم السليمة، ولكن بعلما فيها حبة طماطم واحدة فيها عفن، فأنت قد لا ترى في اليوم الأول أنها أثرت على الطماطم الملاصقة لها، ولكن بعد مروريومين أو ثلاثة على الطماطم الملاصقة لها، ولكن بعد مروريومين أو ثلاثة سينتقل العفن إلى ما يجاورها وكذلك الحال مع المريض بالإنفلونزا، فبعد مدة قصيرة ستنتقل العدوى لمن يصحب المريض. وهذا الأمريض وهذا الأمرين الصديق المقرب، ولذا كثيراً ما نسمع والخلق المنحرف إلى الصديق المقرب، ولذا كثيراً ما نسمع فوفاً على تلك الصحيحة، تجربُ)

آ- إن مُشاهدة القبائح وتكرارها، يُقلّل من قبحها في نظر المشاهد، وبالتدريج تصبح أمراً عاديّاً، ونحن نعلم أنّ إحدى العوامل المؤثّرة في ترك الذنوب والقبائح، هو الإحساس بقبحها في الواقع النّفسي للإنسان، لذا فالشريعة لم تكتف بتحريم شرب الخمر-فقط-، بل حرّمت حتى الجلوس على مائدة فيها خمر، وعندما نأتي للواقع نجد أن التبرج، والسفور، والخيانة، والعلاقات غير الشرعية، كل هذه قبل عشرات السنوات كانت أمراً قبيحاً للغاية ولكن بسبب التكرار-ولو عن طريق الإعلام والسكوت عنه صار بعض الناس لا يراه قبيحاً فقلد و هم .

7- تأثير التّلقين في الإنسان غير قابل للإنكار، وأصدقاء السّوء يؤثرون دائماً على رفقائهم في دائرة الفكر والسّلوك من خلال عمليّة التلقين والإيحاء، فيقلبون عناصر الشرّفي إعتقادهم إلى عناصر الخير، كأن يقول صديق السوء (إن الشذوذ والتخنيث أو التبرج والسفور حرية شخصية) (أك) فالعاصي يحاول إيجاد تبريرات لمعصيته؛ كي لا يبدو قبيحاً عند صديقه، وعلى هذا سينخدع ويقتنع بالفكر المنحرف فيعصيالله.



3- المُعاشرة لرفاق السّوء، يشدد سوء الظن في الإنسان مع الجميع، وتفضي به هذه الحالة النّفسية السلبيّة إلى السّقوط في وادي الذّنوب والفساد الأخلاقي، فنقراً في حديث عن أمير المؤمنين عَلَيْهِ السّلامُ: « مُجالَسَةُ الأشرار تُورثُ سُوءَ الظّن بالأخيار ». (لا تصدّق ما يقولُه فلان الدي يدّعي العلم والصلاح لأنه كاذب ..إلخ)

وجاء في حديث آخرعن الرسول الأكرم صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّالِهِ وَسَالَّمَ: «أَنَّ معاشرة رفاق السَّوء تميت القلب، فقال: «أَربَعُ يُمتن القلب... وَمُجالَسَةُ المَوتى، فَقِيلُ لَهُ يا رَسُولُ اللَّهِ وَمَا الْمَوتى، قَالَ مَسْرِف ». (٤٠١). (٤٠١)

٥- تـرك أصدقاء السوء مهم لدفع التهمة عن نفسك: قال أمير المؤمنين عَلَيْء السَّلَمُ: « شرالناس من لا يبالي أن يراه الناس مسكاً ». (١٠٤)

وعنه عَلَيْهِ السَّلَامُ: « مـن وضع نفسه مواضع التهمة فـلا يلومـن مـن أساء بـه الظـن » (ه٠٤)

آ- إن ثقتك بصديق السوء لن تدفع عنك الضرر المتأتي عند، فقد يخونك ويغدر بك وأنت لا تعلم.

# المبحث الثالث: كيف أميّز الصديق الصالح عن الطالح؟

يُجيب على هذا السوال مولى المتقين وأمير المؤمنين الأجيب على عَلَيْهِ السَّامُ بقول ه: «الإخوان صنفان، إخوان الثقة واخوان المكاشرة». (٢٠١)

أي قسمهم الإمام إلى قسمين:

الأول: إخوان المكاشرة، أي إخروان العلاقات الرسمية الذيرن



يعاملهـــم المعاملـــة الحســنة، كالمعــارف والزمــلاء والأصحــاب فـــي الدراســة والعمــل والجيــران، لكــن مــن دون توطيــد لهــذه العلاقــة، باعتبارهـــم ليســوا مــن الأصدقــاء الحميميــن، الذيــن يفتـــح لهـــم قلبـــه، ويعـــرض عليهـــم مشـــاكله وأســـراره.

وســـماهم بالمكاشــرة؛ لأنّ «كاشــر» فــي اللغــة العربيــة بمعنــى ابتســم مــن دون صــوت، ممــا يعنــي أنــه لــم يتفاعــل فــي ابتســامته مــن داخلــه، وإنّمــا اقتصــرعلــى الابتســامة الخفيفــة، ليُحافــظ علــى لياقــة العلاقــة العامّــة.

الثاني: إخوان الثقة، وهـم الذيـن يتخذهـم أصدقـاء حميميـن يفتـح لهـم قلبـه، ويُوطّـد علاقتـه بهـم. (٧٠٤)، وإخـوان الثقـة هـم مـن وجـب علـيّ أن اختـار منهـم الصديـق الصالـح

أيّها المربّي أخبرولدك بجلسة هادئة بأن الصداقة المقبولة والمعترف بها إسلامياً هي الصداقة القائمة على أسس صحيحة، وعلاقات متكافئة، و هذه الصداقة لها حدودها ومواصفاتها، فالصديق الثقة السّند هو الذي وجب أن تتوفر فيه صفات رئيسية، من أبرزها ما يلي:

١. أن يكون محباً: قال الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «وسَصُّوا أصدقاءً لاَّنَهِ مَا مَا اللهِ مَا المَا المُ

7. أن يكون حافظاً: عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « لا يَكُونُ الصَّدِيقُ صَدِيقُ صَدِيقً صَدِيقًا صَدِيقًا حَتَّى يَحْفَظَ أَخَاهُ فِي ثَلَاثُ فِي نَكْبَرِ مِ وَغَيْبَرِ مِ وَغَيْبَرِ مِ وَغَيْبَرِ مِ وَفَارِ مِ هَا أَن يكون حافظاً لأسرارك.

٣. أن يكون مهتماً: عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: «من أهتمّ بك فهو صديقك». (٤١٠)

٤. أن يكون صادقاً وناصحاً: عن الإمام علي بن أبي طالب عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ
 : « إنَّما سمي الصديق صديقاً لأنَّه يصدقك في نفسك و



معايبك؛ فمـن فعـل ذلـك فاسـتنم إليـه فإنـه الصديـق». (القا

٥. أن يكون مؤمناً متقياً غير فإسق: روي عـن الإمـام علـي عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: « الصديــق مــن كان ناهيــاً عــن الظلــم والعــدوان، معينــاً علــي البروالإحسان ». (١١٤)

روي عـن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « المعين على الطاعة خير الأصحاب». أراك

وعنه عَلَيْهِ السَّلَامُ: « من دعاك إلى الدار الباقية وأعانك على العمــل لهــا، فهــو الصديــق الشــفيق ». (٤١٤)

وروي عـن الإمام الصادق عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ: « أنظر إلى كل من لا يفيدك منفعه في دينك فلا تعتدن به، ولا ترغبن في صحبته، فان كل ما سوى الله تبارك وتعالى مضمحل وخيم عاقبته



# المبحث الرابع: الاختبار قبل الاختيار

أساًل ولحك: هل يمكننا معرفة مستوى الطالب بدون امتحان واختبار؟ الجواب (كلا)... هل يمكننا معرفة ضغط دم الإنسان بدون اختبار بجهاز؟ الجواب: (كلا)

هــل يمكننـا معرفــة وزن الطعـام بــدون اختبـار بميــزان؟ الجــواب: (كلا)

ونحــن عندمـا نريـد أن نكتشـف كـون الصديـق صالـح أم طالح، فهل تعتقدون أننا سنعرف حقيقته بالظاهر أم بالاختبار؟

الجواب: حقيقتهم نكتشفها بالاختبار لا لمجرد التخمين بأنه صديق ثقة، لذا مشكلة الذين اصطدموا بالأصدقاء



هي أنهم تسرّعوا في منحهم الثقه قبل الاختبار، قال الإمام علي عَلَيْهِ السّكَمُ: لا تثق بالصديق قبل الخبرة. (١١٤)، وعنه عَلَيْهِ السّكَمُ: لا تثق بالصديق قبل الخبرة. (١١٤)، وعنه عَلَيْهِ السّكَمُ: قدم الاختبار في اتخاذ الإخوان، فإن الاختبار معيار تفرقُ به بين الأخيار والأشرار. (١٤١)

فالاختباريكشف لناحقيقته لأن الأصدقاء على طبقات، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إن الذين تراهم لك أصدقاء إذا بلوتهم وجدتهم على طبقات شتى: فمنهم كالأسد في عظم الأكل وشدة الصولة، ومنهم كالذئب في المضرة، ومنهم كالذئب في المضرة، ومنهم كالكلب في البصبصة، ومنهم كالثعلب في البحبصة، ومنهم كالثعلب في البحبصة، والحرفة كالثعلب في الروغان والسرقة، صورهم مختلفة والحرفة واحدة، ما تصنع غداً إذا تركت فرداً وحيداً لا أهل لك ولا ولحد، إلا الله رب العالمين؟!».(١٤٥)

# الســـــؤال المطـــروح هــــو: كيـــف أختبـــر الصديـــق؛ لأعـــرف أنـــه ثقـــة؟

إنَّ المؤمن الواعي، حينما يريد اتخاذ أخ الثقة، عليه أن يتعرف على حقيقته من خلال العشرة والمواقف والاختبار، وهناك مواقف ينبغي اختباره فيها يذكرها لنا أئمتنا الأطهار ونذكر منها ما يلي:

- اختباره عند الغضب والمال والسفر، فقد روي عن الإمام الصادق عَيْدِالسَّكَمُ: « لا تُسمِّم الرجل صديقاً سمة معروفة حتى تختبره بثلاث:
  - ١- تغضبه، فتنظر غضبه يخرجه من الحق إلى الباطل.
    - آ- وعند الدينار والدرهم.
    - ۳- وحتى تسافرمعه » (۱۹۵



فالحالة الأولى اختباره عند الغضب، كأن تتعمّد عمل مواقف معه لترى ردّة فعله هل سيغضب ويسئ إليك، مواقف معه لترى ردّة فعله هل سيغضب ويسئ إليك، ويتخلص عنك أم يصبرويكظهم غيظه ولا يتعدّى عليك، أو يفشي أسرارك ويغتابك، جاء في الحديث المروي عن الإمام الصادق عَلَيهِ السَّلَمُ: « إذا أردت أن تعلم صحة ما عند أخيك فأغضبه ، فإن ثبت لك على المودة فهو أخوك وإلا... فلا »

وأما الحالة الثانية فهو الاختبار عند المال، فاختبره حينما يقترض منك مبلغاً هل سيرجعه أم سيماطل؟!، أو اختبره لما تقترض منه مالاً حسب قدرته - هل سيقرضك أم يخذلك؟!، أو اختبر أمانته بأن تجعل شيئاً بقربه له قيمة مالية، ومثّل أنك لا تراه لتتأكد هل سوف يسرقها أم لا، روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « في الضّيقِ يتَبَيَّنُ حُسْنُ مُواسَاةِ الرَّفيق ». (١٦٤)

وأما (الحالة الثالثة فهي الاختبارعند السفر، فطرح مسائلة السفرليس له موضوعيّة، وإنّما المرادُ أن يتعرّف على طبيعته الحقيقية؛ لأنّ الإنسان يستطيع أن يُحافظ على تطبّعه، ويُخفي طبيعته في كثيرمن المواقع، على تطبّعه، ويُخفي طبيعته في كثيرمن المواقع، لكن هذا الإنسان أحياناً في بعض الأمكنة تنكشف حقيقته أكثر، كأن يُسافرمع رفاقه سفراً متعباً يكون معهم فيه لأيام عديدة، فإنّ من الصعب عليه أن يُخفي طبيعته أن يُخفي طبيعته أن يُخفي طبيعته أن يُخفي كالمحجبات بحجاب شرعي حينما يسافرن للسيادة يتنازلن عن شيء من عفتهن، كأن يرتدين البنطال الضيق ويتبرجن، وهنا ينكشف إيمان الحقيقي.

قال الإمام علي بن أبي طالب لابنه الحسن عَلَيْهِمَا السَّلَامُ: « يَا بني طالب لابنه الحسن عَلَيْهِمَا السَّلَامُ: « يَا بني سِل عن الرفيق قبل الطريق ». (٤٢٣)



اختباره في وقت الضيق، لتتأكد هل سيخذلك بالشدة أم يواسيك في محنتك، فقد روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَمُ: « في الشدة يختبر الصديق » (٤١٤)

روي عـن الإمـام علـي عَلَيْهِ السَّلَامُ: «لا يعـرف النـاس إلا بالاختبـار، فاختبـر أهلـك وولـدك فـي غيبتـك، وصديقـك فـي مصيبتـك، وذا القرابـة عنـد فاقتـك، وذا التـودد والملـق عنـد عطلتـك، لتعلـم بذلـك منزلتـك عندهـم ». (٤٢٥)

وهناك مواقف أخرى يمكنك اصطناعها لتكتشف خلوه من الصفات التحيين عني نهانا أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ عن صحبة من يتخلِّق بها.

# المبحث الخامس: سبع أفكار في التعامل مع الصديق المتسلط

أيّها المربّي إذا كان ولدك يشتكي من تسلط بعض الأصدقاء، وتشعرأن ابنك لا يحسن التعامل مع الصديق المتسلط فهناك سبعة حلول عملية لتدريب وتعليم ابنك كيفية التعامل مع هذا الصديق، وهذه الحلول هي:

الفكرة الأولى: مَثّــل مــع ابنــك دور الصديــق المتســلط فكــن أنــت المتســلط وحــاور ابنــك أو ابنتـك، ثــم اســتمع لردودهــم، وراقـــب تصرفاتهــم معــك، ســتعرف إذا كان ابنــك يحســن التعامــل مــع المتســلط، أو أنــه ضعيــف أمامــه، فمثــلاً أخبــر ابنــك بأنــك ســتدعوه للعــب بالألعــاب الإلكترونيــة، وهــو يريد أن يكمــل واجباتــه المدرســية، وابــدأ الحــوار معــه وانظــر كيــف يــرد عليــك ويتعامــل معــك، فــإذا شــعرت بأنــه ضعيــف فعيــف فعيــف فعيــف فعيــف فيــد في يــرد عليــك ويتعامــل معــك، فــإذا وجدتــه فعــن الكلمــات التــي تجعــل مــازال ضعيفــاً فدربــه أن يكتــب بعــض الكلمــات التــي تجعــل شــخصيته مســـتقلة وقويــة، فيحفــظ هــذه الكلمــات ويرددهــا شــخصيته مســــتقلة وقويــة، فيحفــظ هــذه الكلمــات ويرددهـــا



في المواقف الحرجة مثل «هذا رأيك ولكنه لا يناسبني» أو «الوقت لا يناسبني الآن أن أخرج معك فعندي شيء مهم مهم لابد من إنجازه» أو «لا أحب أن أعمل شيئاً يغضب ربي أو والدي» وهكذا.

الفكرة الثانية: أن تطلب من ابنك أن يكتب لك خمسة حلول ذكية في التخلص من الصديق المتسلط ثم ناقش معده في التخلص من الصديق المتسلط ثم ناقش معده هذه الحلول، وقدم له أمثلة تساعده مثل أن يكون حازماً أو قوياً معد، فإذا لم يتركه المتسلط فيعتذرمنه ويذهب لمكان آخر فيبتعد عند، أو أن يواجهه ويقول له لا تفرض رأيك وأفكارك عليّ.

الفكرة الثالثة: أن تشرح لابنك صفات الصديق المتسلط والمتعاون، حتى يعرف ويميزبين الصديق المتسلط والمتعاون، فالأول يفرض رأيه بقوة ولا يسمح له بالتعبيرعن رأيه ويلزمه بتنفيذ طلباته، أو أنه يقاطعه ويستهزئ به، وأحياناً يرفع صوته ويستخدم العنف من أجل الاستجابة لأوامره، أو يستخدم أصدقاء آخرين للضغط عليه، أما المتعاون فهو للذي يقول رأيه ويستمع للرأي الآخر ولا يهدد أو يغضب إذا لحم تنفذ أوامره.

الفكرة الرابعة: على ابنك استخدام معيار رضا الله على ما يفرضه الصديق المتسلط، فلوقال له جرب التدخين يفرضه الصديق المتسلط، فلوقال له جرب التدخين وللونفخة واحدة، أو جرب أن تشاهد هذا الفيلم الإباحي، أو جرب تشرب شربة واحدة من الكحول، فيرد عليه بقوة «أنا أفعل ما يرضي ربي».

الفكرة الخامسة: وهي أن تعليم ابنيك أن يقول كلمة «لا»، وخاصة عندما يفرض الصديق سيطرته عليه، حتى ولوكان خارجاً معه وطلب منه عمل شيئاً خاطئاً فلا تستجب له وإذا ضغيط عليه فمن حقه أن يتركه.



الفكرة السادسة: عله ابنك أنه في حاله استمرار الصديق المتسلط في تسلطه وضغطه فعليه أن يكون من حقه مقاطعة صداقته والكلام معه ويكتفى بالسلام عليه.

الفكرة السابعة والأخيرة: أخبره في حالمة لو أراد إنهاء صداقته فليكن ذلك بطريقتين: الأولى، مواجهته وإخباره بإنهاء الصداقة قيض بأن يكون وحده عند الحديث معه، والثانية، البعد عند وتجنب أماكن وجوده من غير إخباره.

وهناك معلومة في الصداقات مهمة جداً يجب أن تخبرها ابنك وهي أن كل علاقة بين اثنين عندما تقطع في أن كل علاقة بين اثنين عندما تقطع في أن كل علاقة بين اثنين عندما تقطع في أن كدهما يشعر بالحزن في أن الحراب بالحزن في أخبره بيان هذا أمر طبيعي، فما دمت أنك تركته لله، في الله يعوضك خيراً منه.

هـذه سـبع أفـكار وحلـول عمليـة تسـاعد ابنـك حتـى لا يسـيطرعليـه الصديـق المتسـلط، وإذا شـعرت بـأن ابنـك مـا زال غيـر ناضجـاً، ولا يسـتطيع التمييـزبيـن الأصدقـاء فسـاعده مـن خـلال مصادقـة أصدقائـه للتعـرف عليهـم، وسـاعده فـي التحليـل والتشـخيص لشـخصية أصدقائـه. (٢١٤)

وينبغي إذا تأكد الفرد من كون صديقه تنطبق عليه مواصفات صديق السوء أن لا يتأخر عن ترك صحبته، بل ليهرب منه كما يهرب أحدنا من النار وإلا سيهلك كما هلك الضفدع لأنه تأخر في القفز ...حيث تذكر الدراسات بأن العلماء أجروا تجربة يمكنكم مشاهدتها؛ بأن تكتبوا في المتصفح الإلكتروني (تجربة الضفدع والماء المغلي) ومضمونها بأنك إذا أمسكت ضفدعاً ووضعته في وعاء من الماء وأشعلت النار تحت الوعاء ستلاحظ شيئاً مثيراً للاهتمام وهو أن الضفدع يتكيف مع درجة حرارة المضاء ويبقى في الماء ويبقى في الماء ويبقى في الماء ومع زيادة درجة الحرارة الضفدع



يس تمرف ي التكيف، ولكن عندما تصل المياه إلى نقطة الغليان حينها الضفدع لا يستطيع القفزمن الوعاء، لا يمكنه ذلك، لأنه أصبح ضعيفاً جداً ومتعباً بسبب الجهود التي بذلها للتكيف مع درجة الحرارة، يقول بعضهم أن ما قتل الضفدع هو الماء المغلي... لكن في الواقع ما قتل الضفدع هو عدم مقدرته على تحديد متى يقفز، فهو لي ولي وقفز في البداية حينما شعر بارتفاع درجة الحرارة، ولم يجبر نفسه على التكيف لما انتهى به الحال للموت...

# المبحث الخامس: نُدّرة الصديق الصالح!!

قد يسال أحدكم قائلاً؛ لو تركت كل صديق فاسق، فلن أجد صديقاً؛ لأن الأغلبية صاروا منحرفين، فماذا افعل في حال عدم وجود صديق صالح؟

الجواب: إن كون الأغلبية فاسقين وعلى باطل ، حقيقةً ذكرها تعالى وقائل و أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴿ (١٤١٧) و و الأخص في هذا الزمان، روي عن أبى الجارود عن أبى عبد الله عَلَيْ السَّلَمُ ، قال : يأتي على الناس زمان ليس فيه شيء أعزمن أخ أنيس، أو كسب درهم من حالل. (١٤١٨)

ولكن رغم ذلك ننصح باتباع النقاط الآتية:

ا. عدم اليأس والاستمرار في البحث عن الصديق الصالح، رُوي عن صادق آل محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أَنَّ فَال في وصية لِحد، «وَاطْلُبُ مُ وَاخَاةَ الأَتْقيَاء وَلَوْ فِي ظُلُمَات الأَرْض وَإِنَّ أَفْنَيْتَ عُمُرِكُ فِي طُلُم فَاخَاة الأَتْقيَاء وَلَوْ فِي ظُلُمَات الأَرْض وَإِنَّ أَفْنَيْتَ عُمُرِكُ فِي طُلَبِهِمُ فَإِنَّ اللَّهُ عَرَّزٌ وَجَلَّ لَمُ يُخْلِ عَلَى وَجُهِ الأَرْض أَفْضَلَ مِنْهُمَ بَعْدَ النَّبِيِّينَ وَمَا أَنْعَمَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى وَجُهِ الأَرْض أَفْضَلَ مِنْهُمَ بَعْدَ النَّبِيِّينَ وَمَا أَنْعَمَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَى العَبُدِ بِمِثْلُ مَا أَنْعَمَ بِهِ مِنَ التَّوْفِيق بصحبتهم اللهُ المَّامُ اللهُ المَّالَة وَاللهُ اللهُ المَّالَة وَاللهُ اللهُ المَالِي المَالِي اللهُ المَالِّهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالَة وَاللهُ المَالَة وَاللهُ المَالَة وَاللهُ المَالَة وَاللّهُ المَالَة وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ المَالَة وَاللّهُ اللّهُ المَالَة وَاللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعَلْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْمُ المُعْلِمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُ الْمُعِلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ



احدذروا أن يكون صديق الثقة أحد أصدقاء العَالَصم الافتراضي في مواقع التواصل الاجتماعي؛ لأنهم مجهولون فلطالما فلدا وجب أن لا نثق بهم ولا نعطيهم أسرارنا، فلطالما سمعنا بحالات نصب وغدر وخيانة وقتل قد صدرت من هيؤلاء الأصدقاء...

فالمرأة حتى لو قبلت صداقة امرأة أخرى فوجب التعامل معها كما يتعامل أحدنا مع الزميل ولا نرفعها لرتبة صديق الثقة إلا في حالات نادرة كأن تعرفينها مسبقاً. أو تكون إحدى الشخصيات المؤمنة الموثوقة.

اً. مصادق عقولنا المرهونة بمصادقة الله وأهل بيته المعصومين، حتى لو الستلزم منّا الوحدة، روي عن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْ الْهِ وَسَلَّمَ : « الجليس الصالح خير من الوحدة، والوحدة خير من الوحدة، والوحدة خير من جليس السوء » (٢٠٠)، ونقصد بالعقل ما عبد به الرحمن واكتسب به الجنان (٢٠١)

فينبغي أن ننتبه لعقولنا، وأن نصادقها ونتكلم معها، فإذا صدر مني سلوك قبيح أبدأ بلوم نفسي وأتكلم معها وكأن صديقي الصالح يتكلم معي، رَوى الْحَسَنُ بُن الْجَهْم، وكأن صديقي الرِّضَا عَلَيْ السَّلَمُ يَقُولُ: «صَديقُ كُلِّ امْرَئ عَقْلُهُ وَ قَالَ: «صَديقُ كُلِّ امْرَئ عَقْلُهُ وَ عَدُوّهُ جَهْلُهُ » (آتك). وهذه العقول يمكننا مصادقتها فيما لو كانت صداقتنا الرئيسية بالدرجة الأولى مع الله ومحمد وآل شاخل عليهم أجمعين في الله ومحمد وآل صداقتنا فيما لو كنّا مطيعين فأهل البيت عَلَيْهِ السَّلَمُ يقبلون صداقتنا فيما لو كنّا مطيعين متّقين، روي عن الإمام الصادق عَلَيْ السَّلَمُ : «إن أصحابي أولوا النهي والتقي، فمن لم

فالصديــق الثقــة هــوحبيبــك وهــوطبيبــك وهــو مــن يقضــي حاجتــك ومغيثــك، لا يغتابــك ولا يغــدربــك ولا يشــمت بــك ولا يمّــن عليــك... إلــخ



وهـــذه الصفـــات نـــادراً مـــا نجدهـــا عنـــد أحـــد.. ولكنهـــا موجـــودة بأعلى درجاتها عند محمد وآل محمد عَلَيْهِمْ السَّلَامُ، عند اللَّه تعالى، ولـــذا نقـــرأ فـــى دعــاء الجوشـــن بـــأن الله هـــو الرفيـــق والصاحـــب والحبيب: (يا حَبيبَ مَنْ لا حَبيبَ لُنهُ يا طَبيبَ مَنْ لا طَبيبَ لَــهُ يِـا مُجِيـبَ مَــنُ لا مُجِيـبَ لَــهُ يِـا شُــفيقَ مَــنُ لا شَــفيقَ لَــهُ يا رَفيقَ مَنْ لا رَفيقَ لُهُ يا مُغيثَ مَن لا مُغيثُ للهُ يا دُليلُ مَــنُ لا دَليــلَ لَــهُ يـا أنيـس مَــنُ لا أنيـس لَــهُ يـا راحـمَ مَــنُ لا راحمَ لَــهُ يــا صاحِــبَ مَــنُ لا صاحِـبَ لَــهُ)، وأيضــاً هــذه الـُصفــات نجدهــاً عند حجرة الله على البرايا المتخلّقين بأخلاق الله وعلى رأسهم هِنْ وآل هِنْ عَلَيْهِمْ السَّلَامُ ... أتذكُّ ريوماً من الأيام آذتني جارتي كثيراً، وكنت أتمنى أن أجد صديقة حكيمة متقية لأستشيرها عمّا أفعل فلم أجد، فتذكّرت أن أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ هم أصدقائك المخلصون، ففتحت كتاب أخلاقي عن حُسن الجوار، فقرأت رواياتهـم عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فوجـدت الجـواب عند الإمـام الكاظـم عَلَيْهِ السَّلَامُ حيث قال: « ليس حسن الجواركة الأذي، ولكن حسن الجوار الصبرعلى الأذى » (٤٣٤)

وهكذا الحال فيما لوكنت حزينة، أنظرلصورة الإمام والمحام والمحام والمحام والمحام أكتب في المتصفح وأكلمه، وعندما أحتاج أن يكلمني الإمام أكتب في المتصفح الإلكتروني الحرزن في روايات أهل البيت وسنجد عناوين منها عنوان ما يطرد الحزرة الحرد الحرد.

٣. مصاحبـــة العلمـــاء والحكمــاء والمستشـــارين المؤمنيــن الثقــات. روي عـــن أميـــر المؤمنيــن عَلَيْهِ السَّلَامُ: « جالـــس العلمـــاء يـــزدد علمـــك ويحســـن أدبــك » (٤٣٥)

روي في وصيحة لقمان لابنه: « يا بنتيّ جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فإنَّ اللّه عزّ وجلّ يُحيي القلوب بنور الحكمة، كما يُحيي الأرض بوابل السَّماء » (٤٣٦)



قد يقول أحدكه: ولكن العلماء يصعب عليّ مصادقتهم، رغم أني افتخربهذه الصداقة؛ لأني أحتاج إلى نصائحهم واستشارتهم!!

نقول يمكنكم ذلك عن طريق زيارتهم، وحضور مجالسهم، والاستماع إلى محاضراتهم ولوعن طريق الإنترنت، فهناك علماء وخطباء كلامهم يدخل القلب مباشرة، فمثلاً عندما تبتلى بابتلاء كبير وتتمنى أن يكون لك صديقاً مقرباً كأن يكون عالماً ليواسيك، فما عليك إلا أن تكتب في باحث اليوتيوب -الابتلاء عند علماء الشيعة - وستجد ما يشفي غليلك.

ك. البحث عن بديل بترقية العلاقة الزوجية أو الأمومة والأبوة أو الأخوة أو الأجوة أو الأخوة أو الأخوا الأخوا الأخوة أو القرابة إلى مرتبة الصداقة. ولقد ذكرنا في الجزء الأول من كتاب (زاد المبلّغات)، ص١٦٣ محاضرة بعنوان (كيف نصادق أولادنا) ننصح بقراءتها.

فالصديق الثقة المقرّب علاقته أقرب من غيره أي أقرب من علاقه علاقه علاقه المقرب من غيره أي أقرب من علاقه علاقه الولد بأبيه وأمه وأخيه وأخته وأقاربه، روي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: « الصَّدِيقُ أَقُربُ الْأَقَارِبِ ». (٢٧٧)

ولذا إذا أرادت الأم أن يكون تأثيرها على ولدها أقوى من تأثير أصدقائه عليه فوجب عليها أن تكون صديقته المقرّبة، وإذا رأيتم علاقة قوية ما بين الأخوة والأخوات فاعلموا أنهم رأيتم علاقة قوية ما بين الأخوة والأخوات فاعلموا أنهم ارتقوا من رتبة الأخوة إلى رتبة الصداقة لدرجة صاركل منهما يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وكأنهما بجسد واحد، ومثل هذا الوصف لم نجد الشريعة منحته للعلاقات البشرية ومثل هذا الوصف لم نجد الشريعة منحته للعلاقات البشرية إلا للصديق الثقة المقرّب، روي عن الإمام على عَلَيْوالسَّلَامُ « الْأَصْدِقَاءُ وَنُسُ وَاحِدَةٌ فِي جُسُوم مُتَفَرِّقَة ». (٢٣٤). وعنه عَلَيْوالسَّلَامُ : « الصَّدِيقُ إنْسَانٌ هُوَ أَنْتَ إلَّا أَنَّهُ غَيَّرُكُ ». (٢٣٤)



هـذه العلاقـة الأخويـة التـي بلغـت درجـة الصديـق المقـرب تذكّرنـي بصاحبـة الذكـرى السـيدة معصومـة بنـت الإمـام الكاظم عَلَيْهِ مَا السّكَمُ التـي لحقـت بأخيهـا الإمـام الرضـا عَلَيْهِ السّكَمُ حينمـا حملـه المأمـون إلـى خراسـان قسـراً بحجـة تسـليمه ولايـة العهـد التـي كانـت فـي حقيقـة الأمـرمؤامـرة علـى الإمـام الرضـا وأهـل البيـت عَلَيْهِ مُ السّكَمُ ...

هـــذه العلاقـــة القويــة مــا بيــن الســيدة معصومــة وأخيهــا الإمام الرضا عَلَيْهِ السَّرَامُ من أسبابها أنها عاشت تحت ظل رعاية أخيها الإمام الرضا عَلَيْهِ السَّامُ بسبب وجود أبيها في سبجون هارون اللارشيد، لذلك تعلّقت وارتبطت روحها بأخيها الإمام على الرضا عَلَيْهِ السَّلَامُ ... فقد شابهت عمتها السيدة زينب الحوراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ بعدة نصواح منها: اشتراكهما فصى النسب العلوي والفاطمي، وكونهما أختين لإمامين معصومين، وشدة ارتباطهما بأخويهما، فكما ارتبطت روح السيدة زينب عَلَيْهَاٱلسَّكَمُ بأخيها الإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ، كذلك ارتبطت روح السيدة معصومة بأخيها الإمام الرضا عَلَيْهِ السَّارَمُ، وكما خرجت السيدة زينب مع أخيها الإمام الحسين عَلَيهِ السَّلَامُ لكربلاء، كذلك خرجت السيد معصومة إلى خراسان في طلب أخيها الإمام علي الرضا عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ (في سنة ٢٠١ه فلما وصلت إلى (ساوة) مرضت مرضا شديدا فسالت عــن المسـافة بيـن المـكان الـذي هـي فيـه وبلـدة (قـم) التــى تضـــم الكثيـــرمـــن وجـــوه الشـــيعة فقيـــل لهـــا المســـافة عشـــرة فراســخ فقالــت: إحملونــى إلــى قــم فحملــت ولمــا أشــرفت علــى قــم إذ مــر بضعينتهـا راكـب فسـال لمــن هــذه الضعينــة فقيــل لـه: هـى لفاطمـة بنـت الإمـام موسـى بـن جعفـروهـي وافـدة من الحجاز لغرض اللقاء بأخيها أبى محمد الرضا عَلَيْهِ السَّالَمُ فأقبل ذلك الرجل إلى مجلس موسى بن خررج الأشعري وهـو مـن وجـوه الشيعة في قـم آنـذاك وكان مجلسـه حاشـدا بالناس فقال الرجال وهو باك يا موسى لقد حال الشرف فـــى بلدكـــم ونزلـــت الخيــرات والبــركات بســاحتكم فقـال: موســـى



لا زلت مبشرا بخيرما الدي جرى؟ قال: ضعينة أخت الرضا عَلَيُ السَّلَمُ دخلت قُصم فلما سمع موسى بكى فرحا وقام لاستقبالها مع أصحابه فلما وافى الضعينة تناول يد القائد لناقتها فقبلها وقال: لي إليك حاجة قال وما هي قال أن تشرفني بإعطائي زمام الناقة حتى أكون أنا القائد لناقة هذه الشريفة العفيفة لدى دخولها قم وهكذا سلم إليه زمام الناقة فقادها موسى بيده حتى أنزل السيدة فاطمة فلى بيته.

وبقيت عَلَهَا السَّلَامُ في بيت موسى سبعة عشريوما معززة مكرمة ثم توفيت سلام الله عليها وحزن الناس عليها أشد الحزن وأمرموسى بتغسيلها وتكفينها فتولت النساء ذلك ثم صلى عليها موسى في حشد كبيرمن شيعة أهل البيت عليها موسى في حشد كبيرمن شيعة أهل البيت عَليها أسَّلَامُ في قصم. قال بعضهم واختلف أهل قصم فيمن ينزلها في قبرها فبينما هم كذلك وإذا بفارس ملثم أقبل إلى الجنازة فتولى إنزالها في القبر شم أهال التراب عليها وعاد من حيث أتى ولا أحد يدري من هو المناهدة المناهدة ولا أحد يدري من هو المناهدة المناهدة ولا أحد يدري من هو المناهدة المناهدة ولا أحد يدري من هو المناهدة ولا أحد يكون المناهدة ولا أحد يكون ولا أحد يكون المناهدة ولا

(نصاری)

صار الهم عليها من البچه ويد وبعض من الوسف ظل يصفح الإيد شريفه او گاصده الخيها امن ابعيد او برض ثـم گرّبت منهـا المنيه

نعصم لقد ماتت السيدة فاطمه المعصومة غريبة ولكن شياء الله أن يكون لها قبر شامخ يقصده آلاف الناس كل يوم ولكن جدتها فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ التي ماتت بين أهلها وأصحاب أبيها وليس لها قبر ظاهر!!! يقصده الزائرون.



بضعةُ المصطفى ويُعفى ثراها ويلُ لمن سنّ ظلمَها وآذاها

ولايِّ الأم ور تُدف ن سرا بنتُ مَن المُّ مَن حليلةُ مَن

(أبوذية)

فجعها او خله دمع العين ينصاب او حماها امگيد ابحبال الوصيه

عكب عزها عليها الدهرينصاب اهي بتمن او منها الضلع ينصاب

\*\*\*

ســوى علــيِّ وعمـارٍ وســلمانِ قد قال فاطمةُ روحي وجثماني (ننه)

ماتت ولم يشهدوا ليلا جنازتَها وفي الصحيح رووا أنَّ النبي بها





# 



#### المناسبة

#### شهادة الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّالَامُ (على رواية)

# القصيدة: للشيخ محمد حسين النجفي الكمباني

جوهرة القدس من الكنز الخفي باءت فابدت عالياتِ الأحرفِ والبابُ والجدارُ والدماءُ شهودُ صدُقِ ما له خفاءُ (الله)

وقد تجلَّى من سماءِ العظمة في عالم الأسماء أسما كلمة فإنها الحوراءُ في النزول وفي الصعود محورُ العقول صدِّيق أُهُ لا مثلُها صديق له تُفرغَ بالصدقِ عن الحقيق له هي البتولُ الطهرُ والعذراءُ كريمةُ الطهرِ ولا سَواءُ فإنها سيدةُ النساء ومريـمُ الكبـرى بـلا خَفـاء لهفى لها لقد اُضيعَ قدرُها حتى توارى بالحجاب بدرُها تجرَّعت من غُصصِ الزمانِ ما جاوز الحدُّ من البيان وما أصابها من المصاب مفتاحُ بابه حديثُ الباب إِنَّ حديث البابِ ذو شجونِ مما جنت به يدُ الخؤونِ أيهجهُ العدى على باب الهدى ومهبط الوحي ومنتدى النّدى أُتُضـرمُ النارُ بباب دارها وآيــةَ النــور علــى منارها وإنَّ كسرَ الضلع ليس يَنجبرُ إلا بصُمصام عزيز مقتَدرُ إِذ رَضَّ تلك الأَضلعَ الزكّيةُ رزيةٌ لا مَثلُهاً رزيَّةُ ومن نبوع الدم من ثديَيها يُعرفُ عُظمُ ما جرى عليها وجاوز الحَدِّ بلطم الخدِّ شُكَّت يدُ الطغيان والتعدي فاحمـرَّت العيـنُ وعيـنُ المعرفـهُ تَـذرفُ بالدمع على تلـك الصفهُ والأثـرُ الباقـي كمثـل الدُملَـج في عضُـد الزهراعِ أقـوى الحجج



#### (فائزي)

ظل ينحب اعليها او دمع العين سچاب هذا جزاء المصطفى خير البريه شنهو الجره للوالده او تهمل العينين(٢٤٤)

كسر الضلع ما ينجبريا ناس كسره منه الكلوب اتفور والنار كبره فوگ الأعتاب إشأسگطت ويلي الزهره او ظلت تنخّي يا علي دلحگ عليه اومن شاف أم الحسن مطروحه بالإعتاب بنتك يطاها اسكطت محسن وره الباب ويلاه يوم الشاهدوها حسن وحسين





#### المحاضرة التاسعة

#### احْذَرْنَ هَوَس التجميل!!

#### قال الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّالَمُ:

#### « زكاة الجمال العفاف ». «

## مباحث الرواية العلوية

# المبحث الأول: تفسير الرواية الشريفة

قبـــل أن نشـــرح الروايـــة الشـــريفة لابـــد مـــن الوقـــوف علـــى معنـــى الــــزكاة والعفاف.

المفردة الأولى: (الــزكاة) ومعناها اللغوي هو النمو والزيادة، يقال: زكا السرع: إذا نما وزاد، وزكت النفقة: إذا بورك فيها، وقد تطلق بمعنى الطهارة، قال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا ﴾ (١٤٤٤) أي طهرها عن الأدناس، ومثله قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّ ﴾ (١٤٤١)، جاء في لسان العرب: (وأصل الــزكاة في اللغة: الطهارة والنماء والبركة وفي حديث الباقر أنه قال: (زكاة الأرض يُبسها، يريد طهارتها من النجاسة كالبول وأشباهه بأن يجف ويذهب أثره) (١٤٤٤). (١٤٤٤)

المفردة الثانية: (العفاف والعفة)، وهي منع النفس عن الأمور المحرّمة، أو التي لا ينبغي القيام بها .

ويع رِّف الشهيد المطهري (رحمه الله) العفاف فيقول: إنَّ العفاف فيقول: إنَّ العفاقة الشهوانية العفاقة الشهوانية بواسطة العقال والإيمان، أو عدم التأثر بالقوة الشهوانية.





ويطلق لفيظ العفيف على الشخص الذي يقاوم الميول النفسانية، ومنها الميول الجنسية، ويحفظ نفسه من الانسياق وراءها ) (١٤٤٩)

ومتعلقات العفة عديدة منها الصبرعين الشهوة، روي عين الإمام علي عَنَهِ السّهرة عن الشهوة، روي عين الإمام علي عَنَهِ السّهرة عن الشهوة عقد » (من)، قال تعالى: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ (امن)، أي الصبرعين الشهوة الشهوة التي تثير الغريزة الجنسية، والصبرعين شهوة إظهار المصرأة لمفاتنها، ومحاسنها، وجمالها المثير للرجال الأجانب بالالتيزام بالحجاب الشرعي، بيل الشريعة حتَّ حتى العجوز التي جمالها الظاهري في زوال أن تبقى متشددة بالحجاب: التبهوا إلى ذيل هذه الآية الكريمة (والْقُوَاعِدُ مِنَ النِّسَاء اللَّاتِي لَا انتبها واللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ (امن) والله عَلَيْ فَ الْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَاتٍ بِزِينَةٍ وَأَن يَسْتَعْفِفْنَ وَلِيَّا اللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ (امن)

والعفيفة هي التي تراعي كل أحكام العفة وبالأخص أمام الرجال الأجانب كغض النظر، وتجنب الملامسة والمفاكهة والاختطاط المحرم، والمحادثة خوفاً من الوقوع في الحرام ولو بالانجرار إليه شيئاً فشيئاً.

علماً أن المصداق الأشمل للعفة هو الورع عن كل محارم الله، روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: «أنَّ أفضلُ العقَة الورع في دين الله والعمل بطاعته»(٤٥٣)

الآن لنقف على معنى الحديث الشريف (زكاة الجمال العفاف)

إن أميـــر المؤمنيــن عَلَيْ السَّلَامُ يخبرنـا بـان (زكاة الجمـال العفـاف). بمعنـــى أن علـــى المــرأة أن تزكّــي جمالهـا بــأن تكــون عفيفــة بالالتــزام بأحــكام العفــة.

قد يسال أحدكم: لكن النوي نعرفه أن النزكاة تجب على الأماوال، فهل التزكيمة تشمل غير الأماوال؟ ولماذا؟



الجواب: الركاة غير محصورة بالأموال، يقول الإمام علي عليه التجارة علي عليه التجارة التحري علي عليه التحريم علي عليه التحريم وركاة وركاة التحريم وركاة التحريم وركاة التحري

روي عـن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «المعروف زكاة النعم، والشفاعة زكاة الجاه، والعلل زكاة الأبدان، والعفو زكاة الظفر، وما أديت زكاة الجاه، والعلال زكاة الأبدان، والعفاد زكاة الظفر، وما أديت زكاته فهو مأمون السلب » (200)

وعنه عَلَيهِ السَّلَامُ: «على كل جرزع من أجزائك زكاة واجبة لله عرز وحيل، بل على كل شعرة، بل على كل لحظة!، فركاة العين النظر بالعبرة والغض عن الشهوات وما يضاهيها، وزكاة الأذن السناماع العلم والحكمة والقرآن» (١٥٤)

وأما لماذا الزكاة؟ فيمكن أن نعرف فلسفة الزكاة في التشريع الإسلامي من خلال المعنى الذي تم طرحه، بأن التشريع الإسلامي من خلال المعنى الذي تم طرحه، بأن النزكاة سبباً في الزيادة والنمو والبركة، وسبباً في التطهير وأيضاً في الحماية من السلب، وهذا الأمرمثلما ينطبق على الأموال فهو ينطبق على غيره كالجمال، للتوضيح لنقف على النقاط الآتية:

ا. إن (إيتاء زكاة المال يُطهّر نفس الإنسان من الأنانية والبخل والحرص، لشعور الإنسان بأن المال الذي يحصل عليه ملك والحدم، وتحت سيطرته وتصرفه هو فقط، وإعطاءه للزكاة تشذيب وتعديل لهذه المشاعر والأحاسيس، لذلك يقول تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّمِمْ عِهَا ﴾(٢٥٥). (٢٥٥)

وهذا الأمرينطبق على زكاة الجمال، فالمرأة التي تشعر بأنها جميلة قد يأخذها الغرور والعجب والزهو، وعلى هذا سيتكون أمة لشهواتها كشهوة إظهار المفات لا أمّة لله تعالى، ولقد حذرتنا الشريعة من الشهوة، قال الإمام على عَينَهُ السَّلَمُ: الشهوات سموم قاتلات. (١٩٥٤)، والنتيجة أنها ستقع بالمعاصي بمخالفة أحكام العفة، فلذلك إن التزامها بالعفاف هو تطهير



لها بإخراج حب الشهوة من قلبها لكون قلب الإنسان حَرَم الله فير الله. (٤١٠)

وأيضاً أن العفاف يُعد كفارة لذنوبها، روي عن رسول الله عضو مسابة عَلَيْدِوَعَلَاآلِدِوَسَلَّمَ « لكل عضو من ابن آدم حظ من الزنا، فالعين زناه النظر، واللسان زناه الكلام، والأذنان زناهما السمع، واليدان زناهما البطش، والرجلان زناهما المشي، والفرج عصدة ذلك كلم ويكذبه » (١٤)

اً. إن إيتاء الزكاة سبب في النمو والزيادة، وهذا ما كنّا نسمعه في زكاة الأموال لمَا لها من دور في تنمية نسمعه في زكاة الأموال لمَالها من دور في تنمية المال والثروة كما وردعن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ: «إذا أردت أن يثري الله مالك فزّكه» (١٢٤)، وقول الإمام محمد الباقر عَلَيْهِ السَّلَامُ: «الزيد في الرزق» (٢١٤). (٢١٤)

وهذا الأمرينطبق على من لهم تنزك جمالها بالعفاف فسوف تفقد جمالها لكون المرأة التي تلتزم بأحكام العفاف كالتزامها بالحجاب الظاهري الشرعي الخالي من التبرج والتزيّن، والمكياج، وتركيب الأظافر، والصبغ، وتركيب الرموش، وترك نفخ الشفاه، وارتداء الثياب الفضفاضة غير المجسمة، والتزامها بالحجاب الباطني السلوكي الخالي من الميوعة والنظرات المحرمة والملامسة، والمفاكهة، والمحادثة مع الرجال الأجانب... إلى فهذا العفاف سوف يزيد على جمالها الظاهري الجمال الباطني وهدو الأصل.

٣. إنّ إيتاء الزكاة للأمن من السلب، روي عن الإمام الصادق عَيْهِ السَّامُ: « وما أديت زكاته فهو مأمون السلب » (١٥٥)

فعندما نأتي إلى الأموال فالشريعة تخبرنا بأنها تُحفظ بالسزكاة وتضيع بترك السزكاة، روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «ما ضاع مال فى برولا بحر إلا بتضييع الزكاة، فحصنوا



أموالكـم بالــزكاة » (٢١٤)

وهـذا الأمـرينطبـق علـى مـن لـم تـزك جمالهـا بالعفـاف فسـوف تفقـد جمالهـا لكـون الجمـال اَلحقيقـي مرهـون بالجمـال الباطنـى والـذي مـن أبـرزمصاديقـه العفـاف.

ولذا نجد حالات عديدة لرجال انخدعوا بجمال المرأة الظاهري المتبرجة المتزينة ولكن بعد أن عاشر -الرجل منهم - زوجته واكتشف سوء خلقها، وعدم ورعها، ندم؛ لأنه تسرع ولم يعمل بوصايا الله وآل الله في اختيار ذات الدين التي هي صاحبة الجمال الحقيقي. روي عن رسول الله صَالِّلُهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَمَا الله عَلَى وَعَلَى الله المالها لحمال المقيقان وعالها لم الله عن رسول الله على الله عن الله المالها الما

بمعنى أن أغلب الرجال ينخدع ون بالجمال الظاهري اعتقاداً منهم أنها –أيضاً – جميلة في الباطن بسلوكها وأخلاقها، ولكن هناك فرق شاسع ما بين الجمال الظاهري والباطني والدي سنوضحه في المبحث الآتي:



## المبحث الثاني: أقسام الجمال في الإسلام

إن أغلب الناس يعتقدون أن الجمال يتجسد بالجمال الظاهري الحسي فقط، في حين أن الجمال على قسمين: جمال ظاهري، وجمال باطني، وللتوضيح لنقف على هذين القسمين:

1. الجمال الظاهر: وهو الجمال المرتبط بعالم الأبدان، وهذا النوع هو أكثر ما يركز عليه الناس، فهو الجمال الحسي، المتعلق بالبدن والثوب والرائدة، قال الإمام الحسن المتعلق بالبدن والثوب والرائدة، قال الإمام الحسن العسكري عَلَيْهِ السَّلَمُ : « حُسْنُ الصُّورَةِ جَمَالٌ ظَاهِرٌ ». (١٩٤)

إن هذا الجمال الظاهري الحسي -الذي تدركه الحواس المان يكون طبيعياً بالخلقة التي جعلها الله تعالى الإنسان، وأما أن يكون الجمال مصطنعاً، أعني ما يدخله الإنسان على شكله الجميل من مُحسّنات تزيده جمالاً وذلك باستخدام أدوات تختلف من عصر إلى آخر، ومن بنية إلى أخرى، لكنها تهدف في النهاية إلى زيادة التجميل، وهذا النوع من الجمال لم ترفضه الشريعة الإسلامية، وعال تعالى: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّقُ قُلْ قَلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلْ قَلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلْ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلْ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزُقِ قُلْ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّولَ قُلْ

والأحاديث والروايات التي تتناول تفاصيل مظاهر الأناقة والزينة والجمال عديدة منها ما يتعلق بالثوب واللباس: والزينة والجمال عديدة منها ما يتعلق بالثوب واللباس: يُسروى أن الإمام الحسن بن علي عَلَيهِ السَّلَمُ إذا قام إلى الصلاة لبس أحسن ثيابه، فقيل له: «يا ابن رسول الله، لمَ تلبس أجود ثيابك؟ فقال: إن الله جميل يحب الجمال فأتجمل لربي ». (١٧٤)

ومما يزيد الجمال الظاهري تعديل الشعر، والتعطّر، والتعطّين وتقليم الأظافر، والتختم، والصبغ بالحناء والتكحل وتدهين السرأس، وهناك نصوص عديدة تحث على التنظيف والغسل،



منها ما روي عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ: «اغسلوا ثيابكم، وخذوا من شعوركم، واستاكوا وتزينوا، وتنظفوا ». (٢٧١)

والشريعة الإسلامية لمّا حثتنا على التجمّل الظاهري جعلت له شروطاً وقيوداً وهو أن لا يؤدي التجمّل إلى إثارة الغريزة الجنسية، والشهوة، والوقوع في الفتنة والحرام، وبما أن المرأة تمتّل عنصر الجذب والإغراء (٢٧٤) لذا حرّم الإسلام على المرأة أن تكشف أمام الرجال الأجانب شعرها أو أن ترتدي الثياب الضيقة غير الساترة، وحرّم عليها أن تتبرح وتتزين بالمكياج، أو تركّب الرموش والأظافر، أو تنفخ الشفاه، أو ترتدي الأكسسوارات وغيرها.

(فالمتعــة الجنســيّة يلــزم حصرهــا فــي محيــط المنــزل وبالزوجــة الشــرعيّة، وأنْ يُتــرك المحيــط الاجتماعــيّ محيــط عمــل وإنتــاج، ومــن هنــا لا يُســمح للمــرأة حيــن خروجهــا مــن الــدار أنْ تُهيّــئ موجبــات الإثارة الجنســيّة للرجــال، كما لا يُســمح للرجــل أنْ يتصيّــد بنظراتــه النســاء. إنّ هــذا اللــون مــن الحجاب لا يُعطــل طاقــات المــرأة كمــا أنّــه يــؤدّي إلــى تدعيــم قُدراتهــا علــى العمــل الاجتماعـــيّ أيضــاً)(عرب)

٧. الجمال الباطن: رغصم اهتمام الإسلام بجمال الجسد والثياب، إلا أنّه دعا إلى إعطاء الأولويّة لجمال الداخل والباطن، معتبراً أنّ التقوى هي أجمل لباس، قال تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ مَعتبراً أَنّ التقوى هي أجمل لباس، قال تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِي سَوْآتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ التَّقُوىٰ ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَلَكَ مِنْ آيَاتِ اللهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ﴾ (٢٧٥)

والجمال الباطن هو الجمال المتمثل بالتقوى، والطاعة، والعقال، والمعرفة، والفكر، وما يصدر منها من أفعال، كأقوال وأعمال وسلوك وأخلاق وآداب، ولقد وردت نصوص عديدة تثبت ذلك، نذكر منها ما يلى:



قال الإمام علي: عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ « لا جمال أحسن من العقل » (٤٧٦)

قال الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: «جمال العبد الطاعة » (٤٧٧)

قال الإمام علي : عَلَيْهِ السَّلَامُ « جمال المؤمن ورعه » (٢٧٨)

قال الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: «جمال العبد الطاعة » (٤٧٩)

قال الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: «جمال الرجل حلمه » (٤٨٠)

قال الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: «جمال العيش القناعة » (٤٨١)

إن جمال الباطن هو الجمال الحقيقي، ولا يقاس به جمال الوجه، ولحون البشرة، ونعومة الشعر وما شابه ذلك؛ وذلك لأمور:

أولاً: أنه جمال ثابت: فما يعطى للعبد من الجمال الروحي والنور، للأعمال الصالحة كإقامته لصلاة الليل، يبقى معه في النور، للأعمال الصالحة كإقامته لصلاة الليل، يبقى معه في الدنيا، وعند الاحتضار، وفي البرزخ، وفي القيامة.. روي أنه سُئل الإمام زين العابدين عَليَهِ السَّلَامُ: «ما بال المتهجدين بالليل من أحسن الناس وجها؟.. فقال: لأنهم خلوا بربهم فكساهم الله من نوره ». (١٨٤). (١٨٥)

بينما الجمال الظاهر على فرض أنه جمال حقيقي غير مزيف... فهو زائل ويبدأ بالذبول شيئاً فشيئاً فتظهر التجاعيد وتضعف عظام الجسم، والبصر، وكل الأجهزة وينحني الظهر... وأما إذا كان الجمال مزيّف ومصنّع بجعل تصليحات وتعديلات بالمكياج والزينة والتبرج فهو زائل بزوالها... ولكن آثارها الوخيمة سترافقه في الآخرة، روي عن أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّكَمُ أنه قال: «دخلت أنا وفاطمة على رسول الله صَالَ الله عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَعَدِد على السول الله عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَعَلَى السول الله عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَالُونَا اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَع





فقال: يا على ليلة أسرى بي إلى السماء رأيت نساء من نساء أمتى في عذاب شديد، فأنكرت شانهن فبكيت لما رأيت من شدة عذابهن، ورأيت امرأة معلقة بشعرها يغلى دماغ رأسها... وقال أيضاً ورأيت امرأة تاكل لحم بعلي دماغ رأسها... وقال أيضاً ورأيت امرأة تاكل لحم جسدها والنار توقد من تحتها، إلى أن تقول الرواية: فقالت فاطمة عَلَهُ السَّلَامُ: حبيبي وقرة عيني أخبرني ما كان عملهن وسيرتهن حتى وضع الله عليهن هذا العذاب؟

فقال: يا بنيتي أما المعلقة بشعرها فإنها كانت لا تغطي شعرها من الرجال، وأما التي كانت تأكل لحم جسدها فإنها كانت تزين بدنها للناس ». (٤٨٤)

ويفترض بالعاقلة أن تفكر، وتتعظ بمن سبقنها من النسوة اللاتي قد فُقن عليها في الجمال، والمال، والجاه، والسلطان... ولكن أين مصير ذلك الجمال، وصدق الإمام الهادى عَلَيْهِ السَّلَامُ حينما قال:

أين الوجوه التي كانت منعمة فأفصح القبرعنهم حين ساءلهم

من دونها تُضرب الأستار والكلل تلك الوجوه عليها الـــدوديقــتــتل

ثانياً: أنه جمال لا يُمّل منه: بخلاف الجمال الظاهري الذي مع مرور الأيام والتكرار، يصبح مملولاً منه، فكل نعيم دون الجندة مملول مند.

ثالثاً: أنه جمال كسبي: إن الجمال الظاهري، جمال يُرسم في عالم الأجندة والأرحام، فمن وُلد قبيحاً لا يصبح فيما بعد جميدلاً... ولكن الجمال المعنوي، أعمق وأدوم، واختياري، وهو الصفة الجاذبة.. فقد يكون الإنسان من أقبح الناس روحاً، ولكنه في ليلة من الليالي، يصبح من أجمل الناس روحاً.. وأقرب مثال على ذلك: هو الحربن يزيد، الذي كسب النعيم والخلود الأبدي ، بما اكتسبه من جمال روحي في تلك اللحظات.



إن الإنسان من الممكن في لحظات أن ينزع منه رب العالمين بشررته الروحية القاتمة القبيحة، ويستبدلها ببشرة من أجمل أنواع الجمال البشري الروحي، المرتبط بالجمال الإلهك.

الســـؤال المطــروح هـــو: مــاذا يترتــب علـــى عــدم تزكيـــة الجمــال بالعفاف؟

يترتب عليه آثار وخيمة عديدة، ذكرنا بعضها في فلسفة الــزكاة، وســنقف أيضاً علــى أثــرآخــرانتشــربيــن النســوة فــي الأونــة الأخيــرة وهــو (هــوس التجميــل)

### المبحث الثالث: هوس التجميل

هــوس التجميــل ظاهــرة تفشــت فـــى مختلــف المجتمعــات، أدت إلـــى إقبــال كبيـــرعلـــى التزيّـــن وتعمّـــد إظهـــار المـــرأة لمفاتنهـــا ومحاسنها أمام الرجال الأجانب، بارتداء الثياب الضيفة المثيرة وتركيب الأظافر، والرموش، ونفخ الشفاه، والخدّين، وغيرها.

وقبـــل عشــــرات الســــنوات كانـــت (عمليـــات التجميـــل تقتصـــر على عالج التشروهات الخلقية أو التشروهات الناتجة على الحوادث، ولكن في السنوات الأخيرة تعدّى ذلك إلى إجراء عمليات جراحية؛ لإبراز مفاتن المرأة كتكبير الصدر والمؤخرة، وشفط الدهون، ونحت الخصر، وأصبح الجمال في كثيرمن الأحيان موضة، وأصبحنا نسمع كثيراً عن موضة الشفاه الممتلئة، والعيون المرفوعة، والذقين المنحوتة، والأنف المرفوع وغيرها، ولأنَّ الأمر موضة فهو قابل للتغير والتبديل: أي أصبح تغيير الشكل أمراً ضرورياً لمواكبة الموضة، كما انتشرت أيضاً ظاهرة تقليد الفنانين والفنانات، وتغيير ملامح الشخص ليصبح نسخة عن أحد الفنانين المحبوبين لديه) (مه)



لقد رصد تقرير دولي عدد عمليات التجميل التي أُجريت في جميع أنحاء العالم، إذ بلغ نحو ١١,٣٦ مليون وست وثلاثون ألص جميع أنحاء العالم، إذ بلغ نحو ١١,٣٦ مليون وست وثلاثون ألصف عملية خطلال عام ٢٠١، وارتفعت إلى ٣٠ مليون عملية جراحية وغير جراحية في ١٠٠٦ وهذا الرقم في تزايد مستمر.

وصارت المرأة تدفع آلاف الصدولارات؛ من أجل أن تكون جميلة ويشار إليها بالبنان، وتتمنى أن تبقى شابة، ولا تشيخ ولكن مهما صرفت على وجهها وجسدها فسُنة الحياة بأن هذا الجسد فيه مراحل ويفنى... نعم إن الإنسان يتمنى أن لا يفنى ولا يشيخ؛ لأنه مفطور على حب الخلود، ولكن لا تنسوا أن الخلود هو للروح وليس للجسد؛ لأنه ذاهب لا محاله للتراب وسيوف يتفسخ ويصير تراباً، ولنذا من باب أولى أن نهتم بالخالد وليس الفانى.

# رُبّ تساؤل يَرد: متى يصبح التجميل هوساً؟

الجواب: إنَّ معظهم الناس يحبون الحصول على مظهر مثالي وشكل جميل، ولكنَّ بعضهم لا يعطي ذلك أهمية كبيرة، ولا يضعه ضمن أولوياته، في حين أن بعض النساء (لا يرغبن في مغادرة منازلهن دون مكياج، ودون تركيب أدوات الزينة بسبب عدم تقبُّلها لشكلها، أو عدم الرضى عن أجزاء محددة من جسمها، وتُظهر الأبحاث المختصة بعلم النفس أنَّ لوضع النساء لأدوات التجميل سببين رئيسين:

التمويه: تميل النساء اللواتي يشعرن بالقلق، وعدم الثقة في مظهرهن إلى الستخدام المكياج وأدوات الزينة ليبدين أكثر جمالاً وأكثر لفتاً للنظر.

اً. الإغراء: تميل النساء اللواتي يرغبن في أن يكن أكثر جاذبية على نحو ملحوظ إلى الستخدام المكياج والتزيّن ليكن أكثر ثقية واجتماعية وحضوراً.



هـذا النـوع مـن النسـاء يعتقـدن أنّهـن إذا أظهـرن وجههـن الطبيعـي دون مكيـاج فلـن يتمكـنُ مـن تحقيـق أيِّ مـن هذيـن الأمريـن، وسـيُعامَلُن معاملـة مختلفـة (آمن) إلـي أن يتحـول هـذا السـلوك عنـد بعضهـن إلـي مـا يشـبه الإدمـان، وتصبح الحاجـة إلـي التجميـل وإجـراء عمليـات التجميـل حاجـة دائمـة؛ فهـن يشـعرن طـوال الوقـت بـأنَّ أشـكالهن تحتـاج إلـي تعديـل وتحسـين، وبـدلاً مـن أن توصلهـن العمليـات إلـي حالـة مـن الرضي وتقبّـل للشـكل يـزداد توترهـن وقلقهـن، ويطمحـن دائمـاً للوصـول وتقبّـل للشـكل يـزداد توترهـن وقلقهـن، ويطمحـن دائمـاً للوصـول إلـي المثاليـة الموجـودة فقـط فـي خيالهـن، وهنـا يمكننـا القـول إنّهـن وصلـن إلـي حالـة مـن هـوس التجميـل.

إذاً يبدأ هذا الإدمان بسبب فقدان الشعور بالثقة والمنظور غير الصحيح عن مفهوم الجمال، ويرتبط هوس إجراء عمليات التجميل حسب علم النفس باضطراب تشوّه الجسد، وهو الخطراب يُسبب إحساساً داخلياً للشخص بأنّه قبيح وغير جميل، فيصبح عاجزاً عن رؤية أي شيء إلا عيوبه، حتى إنّه في بعض الأحيان يتخيّل عيوباً لا وجود لها، وهذا ما يدفعه لإجراء عمليات التجميل، لإصلاح وترميم ما يراه من عيوب.

والمشكلة الكبرى أنَّ العمليات لا تحل المشكلة، بل تزيد الوضع سوءاً؛ وذلك لأنَّه كلما أجرى عملية رغب في المزيد.

بالإضافة إلى (الشعور بالألم المُصاحب لعمليّات الحقن، أو الدي يتبع الجراحة والدي قد يستمر لعدة أسابيع، وقد تأتي النتائج محبطة ومخيّبة للتوقعات ولا تلبي تصور المريض، بالإضافة لظهور بعض الندبات أو عدم اختفاء آثار الجراحة تماماً، كما قد يتفاقم الأمر فتُسبّب الجراحة بعض التشوهات المؤقتة أو الدائمة.



وبعض العمليّات التجميلية مثل حقن البوتوكس والفيلسر وغيرها، تحتاج لتكرارها مرة أخرى على مدة للحصول على النتائج المرجوة، وأشارت الدراسات الحديثة أن بعض الأشخاص قد عانوا من نوبات من الاكتئاب والغضب بعد إجرائهم عمليات التجميل، الأمراك السني يحتاج لاستشارة نفسية) (٨٨٤)

# المبحث الرابع: أحكام الجمال المُصَنّع

إن هـــوس التجميـــل لا يقتصـــرعلـــى هـــوس إجـــراء العمليــات الجراحيــة، بــل هـــو يشــمل كل مــا يتعلــق بالتجميــل كهــوس المكيــاج والتزيــن وغيرهــا... وقــد يعتقــد بعضهــم بــأن كل امـــرأة تحــب وتحـــرص علـــى التجميــل!!

كلا، فهناك تجمّل مصنّع ممدوح لا يُعدد مرضاً حثت عليه الشريعة كتجمّل الزوجة لزوجها، روي عن الرسول صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ النّه قال عن حقّ النزوج على المرأة: «.. وعليها أن تطيّب بأطيب طيبها، وتلبس أحسن ثيابها، وتزيّن بأحسن زينتها، وتعرض نفسها عليه غدوة وعشيّة.. » (١٩٨٤)

وفي قِبال ذلك هناك تجمّل مُصنّع مذموم حرّمته الشريعة فيما لي قِبال ذلك هناك تجمّل مُصنّع مذموم حرّمته الشريعة فيما لي قيما لي قيال الأجانب، قيال تعالى: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ .. ﴾ (١٩٤٠) يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ .. ﴾ (١٩٤٠)

ومصاديق الجمال المُصنّع عديدة، وهي كالآتي:

الأكسسوارات كالقلادة، والخلاخيل، والخزامية التي توضع في الأنيف، أو التياب المزيّينة، أو غطاء السرأس المزيّين، أو الحقيبة، أو الحيذاء وغيرها، ومن الزينة المكياج سواءً أكان خفيفاً أو كثيفاً.

الحكم الشرعي: لا إشكال في استخدامها بحد ذاتها، ولكن يحرم الظهوربها أمام الرجال الأجانب؛ لأنها تعدّ من الزينة عرفاً.



آ. هناك بعض العمليات غير الجراحية التي يتم فيها استخدام مدواد في الوجه تعطيه شكلاً مزيناً كنفخ الشفه أو تلوينها، أو تركيب الرموش الاصطناعية، أو وضع العدسات اللاصقة، أو عمل الوشم (التاتو) على الحاجبين، أو وضع الحناء على اليدين، أو صبغ وتركيب الأظافر.

وهــذه تحتــاج إلــى تفصيــل ســنجيب عليهــا وفــق فتاوى ســماحة الســيد السيســتاني دام ظلــه، وهــي كالآتي:

○ حكم نفخ الشفاه أو تلوينها: ورد إلى مكتب سماحة السيد الشفه السيستاني(دام ظله) السؤال الآتي: ما حكم توريد الشفه ونفخها؟

الجواب: إذا عُدّت زينة يجب إخفاؤها عن الرجل الأجنبي. (٤٩١)

والعرف الحالي يحكم بأنها زينة.

○ حكم ارتداء العدسات: تارة ارتداء العدسات لا يعد زينة كما لو كانت عدسات طبيعة تستعمل لتحسين النظر بدلاً من النظارات، ولكن إذا عدد زينة لها ليم يجن كما لوكانت تغيّر ليون العين لتبدو أجمال فتلفت النظر (٢٩١)

○حكم الوشم (التاتو) على الحاجبين: اذكر إليكم السوارد إلى مكتب سماحة السيد السيستاني (دام ظلم)، وهمو كالآتي:

#### هل يجوز الوشم للنساء إذا كان للزينة وهل يضر بالوضوء؟

الجواب: يجوز ذلك في حدّ نفسه، ولكن لا يجوز إظهاره أمام الأجانب إذا كان من الزينة، وإذا كان الطلاء فوق الجلد وكان حاجباً يمنع من وصول الماء للبشرة في الوضوء فيجب إذا تحدد الوضوء، وإن كان يتعذّ ذلك ففي جواز الطلاء به إن كان يتعذّ ذلك ففي جواز الطلاء به إلشكال. (٢٩٣)



مع الأسف نجد بعض النساء لا تسأل عن الحكم إلا بعد أن تعمل الوشم، وتطلب منها الواشمة أن لا تغسل حاجبيها بالماء لبضعة أيام، فتتذكر أن عليها صلاة ويستلزم منها الوضوء، وتطلب حلاً... والجواب الني يذكره الفقهاء بأنه إذا كان الطلع فوق الجلد وكان حاجباً يمنع من وصول الماء إذا كان الطلاء فو الجلد وكان حاجباً يمنع من وصول الماء للبشرة في الوضوء فيجب إزالته عند الوضوء، وإذا تعذّر إزالته ففي جواز الطلاء به إشكال، أي الأحوط وجوباً ترك الوشمكما ذكرنا مناصلة لها الأولوية في كل شيء، فهدفنا من الحياة هو عبادة الله عيز وجال ، لا عبادة الهوى والشهوات.

لــذا الأفضــل لمــن تريــد عمــل الوشــم أن تســتثمر أيــام حيضها؛ لأنــه لا صــلاة عليهـا، ولكــن لا تنســوا إذا فعلــت ذلــك فــلا يجــوز لهــا إظهــاره أمــام الرجـال الأجانــب، بــل يمكنهـا أن تحجبهمــا بإنــزال حجـاب الــرأس عليهمـا أو ترتــدى البوشــيّة.

وعلى فرض أنها وشمت وتريد أن تتطهر لتصلي، فإذا أرادت غسل الرأس أو الوجه وكان الماء يضر بالجرح المكشوف الناتج من الوشم فالحكم هو ترك غُسل الجرح ولكن تغسل ما حول الجرح، وإذا اتّفق أن الجرح المكشوف يتضرّر بغسل ما حوله فإنّه يتعيّن التيمّم في مثل ذلك. (٢٩٤)

#### 🔾 حكم تركيب الرموش الاصطناعية، وإليكم السؤال التطبيقي الآتي:

الســـؤال: بعــض النســاء يضعــن رمــوش تركيــب بيــن الرمــوش الطبيعيــة بشــكل حبــات متفرقــة علـــى رمــوش العيــن وتكــون مركبــة علـــى العينيــن لمــدة أســبوع تقريبــاً. مــا حكــم وضـع الرمــوش مــن حيــث الوضــوء والصــلاة؟

الجواب وفق رأي سماحة السيد السيستاني (دام ظله): نعم يضر ذلك بالغسل والوضوء، فلا يجوز ذلك على الأحوط، ما لحم يكن هناك عدر شرعي كدفع حرج الأحوط (٩٥٥) شديد مثلاً، ولو عدت زينة وجب سترها على الأحوط (٩٥٥)



وأيضاً يضربالغسل والوضوء حتى لوركبت الرموش على المحدد زيادة على رموش العين، ومعلوم أن تركيب الرموش لمجرد زيادة الجمال لا يُعد عذراً شرعياً، لذا لا يجوز لها تركيبها إلا إذا أخفتها عنن الرجال الأجانب وأزالتها عند الوضوء.

○ حكم تركيب الأظافر أو صبغها، وإليكه بعض الأسطلة التطبيقية وفق رأي سهاحة السيد السيستاني (دام ظله):

الســــؤال (۱): مـــا حكـــم لصـــق الأظافـــر الصناعيـــة لتطويـــل الأظافـــر الطبيعيـــة مـــن ناحيـــة الوضـــوء؟

الجواب: لا يصح الوضوء معها: لأنها تمنع من وصول الماء إلى موضع اللصق. (٢٩٤)

الســــؤال (۱): هـــل يمنــع صبــغ الأظافــرمــن وصــول المــاء إلى البشـــرة فــــى الوضوء والغســـل؟

الجواب: نعم يمنع وتجب إزالته. (٤٩٧)

# رُبَ تساؤل يرد: ما هي الآثار المترتبة على صبغ أو تركيب الأظافر، أو تركيب الرموش؟

الجواب: إن وضع الصبغ أو تركيب الأظافر الصناعية على الخطافر الصناعية على أظافر اليد، أو تركيب شعرة على جفن العين ولو بمقدار رأس الإبرة سيترتب عليه آثار وخيمة عديدة نذكر منها ما يلي:

أولاً: إذا تـــم إظهارهـا للرجـال الأجانـب تكـون قــد ارتكبـت معصيـة؛ لأن إذا سـاًلنا العـرف سـيعدّها مــن الزينـة.

ثانياً: إذا حجبت -ولو بمقدار رأس الإبرة - عن من وجب عليها غسله، ثم أحدثت -بالحدث الأصغر أو الأكبر - ومن ثم تطهرت فالوضوء والغسل باطل ، ومعلوم أن الصبغ



والأظافر والرموش تعدم واد حاجبة، ويترتب على ذلك ما يلى. يلى.

ا. بط الن الصلاة، ويستازم إعادة التطهير بعد إزالة الحاجب وقضاء الصلاة، ومعلوم أن التاركة للصلاة، أو من الحاجب وقضاء الصلاة، ومعلوم أن التاركة للصلاة، أو من صلّت بدون وضوع – لكون الوضوء باطلل – فسوف تعاقب، روي عن الصادق عَلَيْهِ السَّلَمُ: «أنّ رجلاً.. وضع في قبره، فقالوا له: تضرب مائية سوط من عذاب الله قال: لا طاقة لي بها، فخففوا ذلك وخفضوا عدد السياط إلى أن بلغوا سوطاً فخففوا ذلك وخفضوا عدد السياط إلى أن بلغوا سوطاً واحداً، قالوا لا مفرد من دلك، فقال: بأيّ وحسرت بضعيف وما أعنته، ثم ضربوه سوطاً من سياط عذاب بضعيف وما أعنته، ثم ضربوه سوطاً من سياط عذاب الله، فامتال قبره بالنار». (٩٩٤)

# اً. حرمة لمس آيات القرآن الكريم؛ لأن ﴿ لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ (٩٩٤)

٣. حرمـــة دخــول المسـاجد وأضرحــة المعصوميــن عَلَيْهِمُالسَّلَمُ، فيمـا إذا كانــت قبـل ذلــك محدثــة بالحــدث الأكبـركالحيــض والجنابــة والنفـاس، واغتسـلت رغــم وجــود الحاجـب، فغسـلها باطــل.

٤. بطللان الحرج والعمرة؛ بسبب عدم تحصيل الطهارة المشروطة فرع الطرواف وركعتر الطرواف.

○ أحكام عمليات التجميل: إن الحكم الأولى لإجراء عمليات التجميل هـ والجوان، ولكن له وترتب على إجرائها الوقوع في الحرام فَتَحُرُم بالعنوان الثانوي، كما لوكان الطبيب الذي يجري العملية رجالاً أجنبياً إذا كان مستلزماً لَّلمس أو النظر المحرمين.

ولكن يستثنى من حرمة إجراء الطبيب الأجنبي العملية للمرأة بعض الحالات، منها حالات الضرورة، ومع الأسف بعض النساء لما تقرأ فتاوى التجميل والاستثناءات تَعد



إجراء عملية تجميلية لها ضرورةً لابد منها: لأنها تريد أن تكون أجمل، في حين أنه ليس من موارد الضرورة، بل من موارد الضرورة، بل من موارده فيما ليوكانت مشوهة بعوق ولادي، أو أصيبت بحادث عرضها لحالات الحروق، أو الكسور، أو حالات الاصطدام بالسيارات، وتسعى لدفع الألم الشديد او محاولة رفع التشوه.

والاستثناء الآخرهو الوقوع في الحرج الشديد الذي لا يُتحمّل عادة، مثال ذلك: زوجة سمينة لم تتمكن من إنزال وزنها بالطرق الأخرى، وترتب على زيادة وزنها إعراض زوجها عنها وهجرها في الفراش، وصارت الزوجة كالمعلّقة فإذا وقعت بشدة وضيق لا تتحملها، وكان الطبيب الرجل أرفق بعلاجها من المرأة جازله النظر أو اللمس بالمقدار الذي يتوقف عليه معالجها.

وإليكم بعض الأسئلة التطبيقية المتعلقة بالمقام:

الســــؤال (۱)؛ مـــا رأي ســـماحتكم فـــي إجـــراء عمليـــة شـــفط الدهون الزائـــدة لأنثـــى علــــى يـــد جـــراح رجل؟

الجواب: إذا كان السمن موجباً للوقوع في المرض الشديد، أو الحرج الشديد السخيد السخي لا يتحمل عادة، جاز للمرأة أن تراجعه، أما ليو كان لمجرد الأناقة والجمال، أو لم تكن في حرج شديد فلا يجوز لها أن تراجع الرجل لإجراء العملية بل تراجع الدكتورة الجرّاحة.



# العلـم أن العمليـة فـي الأنـف و الطبيـب يرتـدي القفـازات فهــل تتفضلـون بتوضيـح المسـالة؟

الجواب: إذا توقف إجراء العملية علي ممارسة الطبيب الرجل ولح ينفك عن لمس أو نظرمحرم، لم تجزالعملية إلا إذا كان هناك ضرورة إلى العملية لدفع تشويه مثلاً. (١٠٥)

#### البحث الخامس: علاج هوس التجميل

باختصار ننصح باتباع النقاط الآتية:

ا. مـن ناحيـة نفسـية يقـول المتخصصـون فـي علـم النفـسِ بـأن المـرأة التـي لديهـا هـوس التجميـل يفتـرض عليهـا (بـدلاً مـن التوجُّـه إلـى طبيـب التجميـل لإجـراء عمليـة، لابـدُّ مـن التوجُّـه إلـى عيـادة الطـب النفسـي، والخضـوع للعـلاج المعرفـي السـلوكي المناسـب.

ولكن مع الأسف أغلب أطباء التجميل لا يصارحون المرضى بمرضهم، لأن ذلك يتعارض مع مصلحتهم، ويُعتمَد في هذا النوع من العلاج على الكلام مع المريض من خلال جلسات معالجة نفسية عدد، تساعد على تعديل سلوك الفرد وطريقة تفكيره وتصرفاته، كما تساعد على معرفة الأسباب الكامنة وراء هذا الإدمان؛ وهذا يسهل العلج ويجعله أكثر فاعلية، كما أنَّ هذه الجلسات تساعد المريض على مواجهة مشاعر القلق والتوتر، التي تصيبه بسبب شكله إذا ما تعرّض لموقف ما) (١٠٥)

ا. مــن ناحيــة عقلانيــة عليهـا أن تبحــث وتقــرأ عــن الآثــار الوخيمة المترتبــة علــى هــوس التجميـل، وأن تفكــر بكرامتهـا، بأنهـا ليســت أمــة وجاريــة للرجـال الأجانــب تســعى لتلبيــة رغبتهــم فــي النظــر إلــى مفاتنهـا؛ مــن أجــل أن تســتجدي منهــم نظــرة، أو كلمــة غــزل.



٣. مــن ناحيــة إيمانيــة عليهـا أن تكــون أكثــرثقــة بنفسـها مــن خلال الثقــة بالله، وأن تثقــف نفسـها بالثقافــة الإســلامية لا الجاهليــة التــي أمرنـا الله بتركهـا قائــلاً: ﴿ وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجُاهِلِيَّةِ الْأُولَى ﴾ الجاهليــة التــي أمرنـا الله الخالــق يخبرنـا بــأن قيمــة المــرأة ليســت بإظهار أنوثتهـا أمــام الرجـال الأجانـب، بـل قيمتهـا بتقواهـا وورعهـا، قــال أنوثتهـا أمــام الرجـال الأجانـب، بـل قيمتهـا بتقواهـا وورعهـا، قــال تعالــي ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (٤٠٥) فالله لــم يقــل (أن أكرمكــم عنــد الله أجملكــم)، فلـــذا وجــب علــي المــرأة أن تربــي نفســها تربيــة إيمانيــة فهــو الحـل الأمثــل.

٤. أن تقتدي بالنسوة الصالحات العفيفات، وعلى رأسهن سيدة نساء العالمين من الأولين والآخرين فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّرَمُ التي صدرت منها مواقف عديدة تدل على عظهم عفتها رغم قصر عمرها الشريف، ونستلهم منها دروساً نفتخر بها.

ومن أصعب هذه الموقف هو حادثة الهجوم على دار الزهراء عَلَيْهَالْسَلَامُ من قبل الأول والثاني واتباعهم الظالمين، فرغم أنهم علموا أن فاطمة عَلَيْهَالْسَلَامُ في الدار لكنهم تعمدوا الهجوم بلا استئذان فما كان منها إلا أن لاذت وراء الباب رعاية للستر والحجاب، مع إننا لا نقول أنها كانت من دون خمار-حجاب- بل السيدة الزهراء عَلَيْهَالْسَلَامُ لم ترضَ أن يرى أحد وجهها وخيالها رغم أنها تعلم أنه سيترتب على الاستتار خلف الباب كسرضلعها وإسقاط جنينها وضربها، ولكنها تحمّلت كي لا يرى الظالمون وجهها الشريف.

حيث تذكركتب الحديث والسيرة والتاريخ بأن (عمر أمربجعل الحطب حوالي البيت وانطلق هو بنار وأخذ يصيح: أحرقوا دارها بمن فيها. فنادت فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلامُ بأعلى صوتها: «يا أبت يا رسول الله! ماذا لقينا بعدك من ابن الخطاب وابن أبي قحافة «. فلما سمع القوم صوتها وبكاءها انصرفوا باكين، وبقي عمر ومعه قوم، ودعا بالنار وأضرمها في الباب، فأخذت النار في خشب الباب، ودخل الدخان البيت، فدخل قنفذ يده يروم فتح الباب .. فأخذت فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلامُ بعضادتي الباب تمنعهم من فتحه، وقالت: «ناشدتكم الله وبأبي رسول الله صَلَّا اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّمَ أَن



فأخذ عمر السوط من قنفذ وضرب به عضدها، فالتوى السوط على يديها حتى صار كالدملج الأسود. فضرب عمر الباب برجله فكسره، وفاطمة عَلَهَا السَّلَامُ قد الصقت أحشاءها بالباب تترسه، فركل الباب برجله وعصرها بين الباب والحائط عصرة شديدة قاسية حتى كادت روحها أن تخرج من شدة العصرة، ونبت المسمار في صدرها ونبع الدم من صدرها وثدييها، فسقطت لوجهها – والنار تسعر –، فصرخت صرخة جعلت أعلى المدينة أسفلها، وصاحت: «يا أبتاه! يا رسول الله! فصرخت عبيبتك وابنتك.. آه يا فضة! إليك فخذيني فقد والله قتل ما في أحشائي «. ثم استندت إلى الجدار وهي تمخض، وكانت حاملة بالمحسن لستة أشهر فأسقطته، فدخل عمر وصفق على خدها صفقة من ظاهر الخمار، فانقطع قرطها وتناثرت إلى الأرض. (٥٠٥)

وصدق الشاعر(٥٠١) حينما قال:

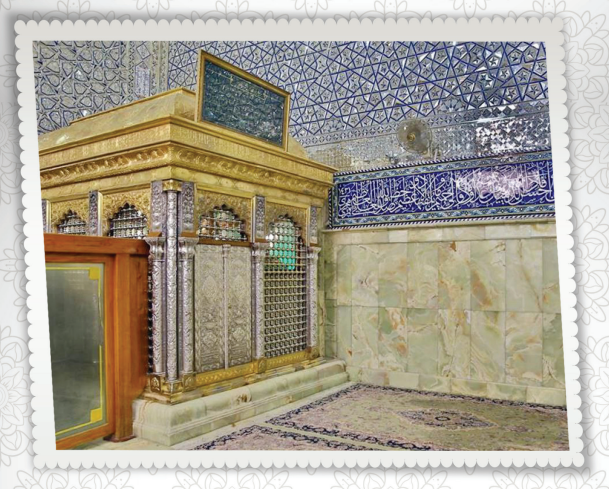
هل دخلوا ولم يكُ استئذانُ وما على الزهراع من خمارِ من خمارِ من خمارِ معايدةً للستر والحجابِ كادت بنفسي أن تموت حسره فقد وربي أسقَطُ وا جَنييني

ساعد الله قلب العقيلة حينما رأت أمها بهذا المنظر، وكأن لسان حالها عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ

الله وياج يامن كون اموت اويالج وشتدرين زينب لو حده الجاز ارفعي اجفوف اديج ادعيلي اترجاج بس غمضتي عينج بده الحيل ايموت جرحج بيش اهوده من يجن اليل مريني بحلم كل لحضه الج

يمه وراح اضل كل عمري مختـنكه الحزن يلجم اجروحي ويبكه يستنكه تكبر دمعتي شما تثكل الفـركه بيــــه وروحــــي احس اهوده ابيش جرحج لو نزف ملكه خبر فكدج ابد يلزهره ما اصدكه تتنفس دمع وبروح محتركه





# 

ثورة المختار بن أبي عبيدة الثقفي في الكوفة



### المناسبة

## ثورة المختار بن أبي عبيدة الثقفي في الكوفة

# قصيدة للشاعر أبو رضا السماوي

وتـــظل خفّاگه بسم حسین رایات یـصیح الــثار ثــار حــســین ما مات

يــظل صــوت التحدي وصوت الاحرار ويــظل كــل حــرغــيورابعزم واصرار

\*\*\*\*\*

خذه المختار ثاره ونال التمراد تخيّل مهروم سرّج بالام جاد لا يتم كل جرح ملچوم ما هاد شهس البسمه ضوّت على السجاد صدع صوت الحقيقة الخورس أصوات

ي حوي اثم الكرامات درب الكرامات يصيح الثار ثار حسين ما مات

تحرّم بالعزيمة وهب على اعداه ولعد اصل النجاة الراي ودّاه طاهر والصدق يسري اويه مسراه وماله بدم رگبته البطال زكّاه

إخذ عبره ومثل من ثار الطفوف كتب تاريخ نور امطرز الحروف لـعد جرح الهواشم من غده ايروف الفرح وسط الفواطم أصبح ايطوف انهدم عرش الطغاة وصرح الاشرار

حي الله اليسير ابسچة الثار ويظل كل حر غيور ابعزم واصرار

بصوت العقل چان الحگ يناديه بظام الدرب چان السنور حاديه مثل طبع السسدر أوله وتاليه تدرّع بالشهادة ابوجه اعاديه

\*\*\*\*\*

لا بيه طمع لا دوّر ملذات عكد نيته اويه ربه وانكر الذات يصيح الثارثارحسين مامات (٥٠٨)

عشگ بیت النبوة عشگ ما صار رکب مرکب یعرفه ایولّد اخار ویظل کل حر غیور ابعزم واصرار





# المحاضرة العاشرة

### الخيانة الزوجية في المنظور الإسلامي

# قال أمير المؤمنين علي عَلَيْهِ السَّكَمُ:

# «إِيَّاكَ وَ الْخِيَانَةَ فَإِنَّهَا شَرُّ مَعْصِيَةٍ، وَإِنَّ الْخَائِنَ لَمُعَدَّبٌ بِالنَّارِ عَلَى خِيَانَتِهِ» (٥٠٩

الخيانــة هــذه الكلمــة التــي نشــعربثقلهــا علــى القلــب وألمها بمجــرُد ســماعها، وينتابنــا شــعوربالخــوف منهــا؛ وذلــك لأنّهــا إحــدى المواقــف الأشــد إيلامــاً للإنســان، التــي لا يتمنــى أحــد منــا أن يتعــرُض إليهـا، فمــا هــي الخيانــة؟ ومــا هــي أنواعهــا؟ وحدودهــا وآثارهــا؟، هــذا مــا ســوف نتطــرق إليــه فــى هــذه المحاضــرة.

# مباحث الرواية الشريفة

# المبحث الأول: مفهوم الخيانة وأنواعها

الخيانــة بمعناهـا العـام هــي نقـض مـا أبـرم مــن الحــق فــي عهــد أو أمانــة. (١٥٠)

فالخائين هيو شيخص أناني وانتهازي ويتصرَّف وفق مصلحته، دون أيَّة مراعاة لأحكام الله تعالى ولا لمشاعر الآخر أو التردد قبل إيذائه نفسيياً.

للخيانة أنواع وأشكال عدة، مثل خيانة الصداقة، وخيانة العمل، وخيانة الأهل، وخيانة الأهل، وخيانة الأسف باتت في وخيانة الوطن، والخيانة العاطفية.. وهناك الخيانة الزوجية التي للأسف باتت في الآونة الأخيرة أكثر أنواع الخيانة انتشاراً؛ وهي من أخطر أنواع الخيانة؛ وذلك لأنَّها تُهدِّد الأسرة وتُفكِّكها ويكون الأبناء هم ضحاياها. (١١٥)





ونريد في هذه المحاضرة أن نقف على الخيانة في إطار العلاقة الزوجية، هذه العلاقة التي اعتبرها الدستور الإلهي ميثاقاً غليظاً النوجية، هذه العلاقة التي اعتبرها الدستور الإلهي ميثاقاً غليظاً النواج، ميثاقاً غليظاً النواج، (الميثاق الغليظاً) الم ترد في القران إلا في عقد الزواج، مما يوحي بالأهمية الكبرى التي يوليها الله سبحانه للعلاقة الزوجية بما لا يوليه لأية علاقة أخرى؛ لأن أية علاقة إنسانية في الموارد الأخرى، تختص بجانب من جوانب الحياة الخاصة للطرفين، بينما تمثل علاقة النواج اندماجاً روحياً وجسمياً في كل المدى الزمني النفي تلتصق حياتهما فيه ببعضها) (۱۳۱۵)

وما دامت العلاقة الزوجية على هذه الدرجة من الأهمية والخطورة، فينبغى أن يُلحظ في تأسيسها توفر أكبر قدر ممكن من مقومات الاندماج والانسجام، وأن لا تشوبها عوامل تسبب التنافر والتناقض ومن أبرزها الخيانة الزوجية.

فالشريعة الإسلامية حرّمت الخيانة الزوجية وأمرت بأن يحفظ أحدهما للآخر، قال تعالى: ﴿ فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتُ حَافِظَاتُ لِلَّغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ ﴾ (١٤٥)

فهنا وصف الله تعالى ﴿ فَالصَّالِحَاتُ ﴾ -أي غير المنحرفات بعدة أوصاف يفسرها لنا المفسرون ومنهم صاحب كتاب الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل بأن الصالحات ﴿ قَانِتَاتُ ﴾ أي الخاضعات تجاه الوظائف العائلية ﴿ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ ﴾ اللاتي يحفظ نحقوق الأزواج وشؤونهم لا في حضورهم فحسب، بل يحفظنهم في غيبتهم، يعني أنهن لا يرتكبن أية خيانة سواءً في مجال المال، أو في المجال الجنسي، أو في مجال حفظ مكانة النزوج وشائه الاجتماعي، وأسرار العائلة في غيبته، وليقم ن بمسؤولياتهن تجاه الحقوق التي فرضها الله عليهن والتي عبر عنها في الآية بقوله: بما حفظ الله خير قيام، ومن الطبيعي أن يكون الرجال مكلفين باحترام أمثال هذه ومن الطبيعي أن يكون الرجال مكلفين باحترام أمثال هذه



وحينما نستقرئ النصوص الروائية نجدها أيضاً تؤكد بأن مصن أبرزصفات المؤمنة الصالحة أنها تحفظ زوجها في غيابه أي لا تخونه ونذكر منها الروايات الآتية:

ه قال النبي صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَمَ : « ما استفاد امرةٌ مسلم فائدة بعد الإسلام أفضل من زوجة مسلمة تسره إذا نظر إليها وتطيعه إذا أمرها وتحفظه إذا غاب عنها في نفسها وماله ».

قال رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهِ وَعَلَا آلِهِ وَسَالَمَ: قال الله عزوجان «إذا أردت أن أجمع للمسلم خير الدنيا والآخرة جعلت له قلباً خاشعاً ولساناً ذاكراً وجسداً على البلاء صابراً وزوجة مؤمنة تسره إذا نظر إليها وتحفظه إذا غاب عنها في نفسها و ماله السه (١٠٥٠)

وعــن الإمـام الرضـا عَلَيْهِ السَّلَامُ: « مـا أفـاد عبـد فائـدة خيـراً مـن زوجــة صالحــة، إذا رآهـا ســرّته، وإذا غـاب عنهـا حفظتـه فــي نفســها ومالــه ». (١٥٨)

# المبحث الثاني: مفهوم الخيانة الزوجية وفق المنظور الإسلامي

لــوسائلنا النـاس عــن مفهــوم الخيانــة الزوجيــة، ســنجد أن أغلبهــم يذهــب بــأن خيانــة الــزوج لزوجتــه هــي العلاقــة المنعقــدة بيــن الــزوج وامــرأة أخــرى غيــر زوجتــه المُعْلــن عنها، بغــض النظــرعن كــون العلاقــة شــرعية أو غيــر شــرعية، بمعنى لــو علمــت الزوجــة بــأن زوجهــا قــد زنــى أو تــزوج ســرأ نســبت إليــه الخيانــة وقالــت (زوجــي خاننــي)، بــل بعضهــن تعــده خائناً حتــى لــو أراد أن يتـــزوج مــن أخــرى علنــاً، بينمــا خيانــة المــرأة لزوجهــا هــي العلاقــة المنعقــدة بيــن الزوجة ورجــل غيــر زوجها.



هـذا هـو المعنى الشائع الذي فهمـه أغلـب الناس وبالأخص فـي هـذا الزمـن حيـث صاروا يـرون المعـروف منكـراً والمنكـر معروفاً بعـد أن غسـلت أدمغتهـم وسائل الإعـلام مـن خـلال المسلسـلات والأفـلام والإنترنـت ومواقـع التواصـل الاجتماعـي.

والمفهـوم الـذي ذكرناه عـن الخيانـة الزوجيـة جـزع كبيـر منـه غيـر صحيـح يتعـارض مـع أحـكام الله تعالـى، فنحـن كمسـلمين يجـب أن تكـون ثقافتنـا إسـلامية، بـأن تكـون كل مفاهيمنا ومبادئنا وقيمنا وأحكامنا وفـق المنظور الإسـلامي لا الجاهلـى.

فلذا وجب استبدال الثقافة الجاهلية بالثقافة الإسلامية، بعرض أفكارنا وأحكامنا على الإسلام، فما وافقه فهو الحصق الحق النخي وجب علينا الأخذ به، وما خالفه فهو الباطل الخذي وجب علينا تركه، فقد روي عن أمير المؤمنين علي عليه ألسّام : « الحُكم حُكمان، حُكم الله وحُكم الجاهلية، فمن أخطا حُكم الله حَكم الجاهلية » (١٥٥)

الســــؤال المطـــروح: مــا هـــو مفهـــوم الخيانـــة الزوجيــة فـــي المنظـــور الإســـلامـي؟

الجواب: إن الخيانة الزوجية في المنظور الإسلامي يمكن تقسيمها إلى قسمين وهما:

### أولاً: خيانة الزوجة لزوجها

فتارة يراد من الخيانة الزوجية المعنى الأعمو وتشمل مصادرة الزوجة لحق من حقوق زوجها المفروضة عليها، فمثلاً الزوجة تُعدد خائنة فيما لولى تمكّن نفسها لزوجها في الفراش، أو خرجت بدون إذنه، أو صرفت من أمواله بدون إذنه، أو ليم تحافظ على عفتها وشرفها، أو أفشت أسرار زوجها، أو انتقصت منه بدون عذر شرعى.



فعمل الإنسان هو أمانة، روي عن أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ قَائِبُ السَّلَامُ قَائِبُ السَّلَامُ قَائِبُ السَّلَامُ وَالْتَ عَمَاكُ لَيْسَ لَا يُسَالُمُ بَطَعَمَةً وَالْتَّكَامُ وَالْتَ عَمَاكُ لَيْسَ لَا يُطعمَّةً وَلَكَنَّهُ وَلَكَنَّهُ وَالْتَّكَامُ الْمَانِةُ ». (٥١٠)

بمعنى أن عملك ليس ملكاً خاصاً لك تتصرف به كما تريد، وإنما هو أمانة يلزمك الحفاظ عليها، فلذا عملنا الحذي نتجاوز به على حقوق الآخرين يُعد خيانة، ويترتب عليها عقاب دنيوي وأخروي، نذكر منها ما يلي:

قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَالَّى: «أَيَّما امرأَة هجرت زوجها وهسي ظالمة حشرت يسوم القيامة مع فرعون وهامان وقارون في السدرك الأسفل من النار إلاَّ أن تتوب وترجع». (١٥١)، والمقصود أن تهجره بدون عذر شرعى.

عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ: «إن امرأة أتت رسول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ لبعض الحاجة فقال لها: لعلك من المسوفات قالت: وما المسوفات يا رسول الله قال: المرأة التي يدعوها زوجها لبعض الحاجة فلا تنزال تسوفه حتى ينعس زوجها فينام فتلك التي لا تنزال الملائكة يلعنها حتى يستيقظ زوجها في (١٥٥)

روي عـن أميـرالمؤمنيـن عَلَيْهِ السَّلَامُ: «نهى رسـول اللَّه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمُ ... أن تخـرج المـرأة مـن بيتهـا بغيـر إذن زوجهـا فـإن خرجـت لعنهـا كل ملـك فـي السـماء وكل شـيئ تمـرعليـه مـن الجن والإنـس حتـى ترجـع إلـى بيتهـا، ونهـى أن تتزيـن المـرأة لغيـر زوجهـا، فـإن فعلـت كان حقـاً علـى الله عـز وجـل أن يحرقـه بالنـار » (١٥٥)

فالزوجــة العاصيــة المتجـاوزة لحقــوق زوجهـا تُعــد خائنــة، ولكــن فــي الأغلــب تطلــق الخيانــة الزوجيــة ويــراد منهـا المعنــى الأخــص المتمثــل بعقــد علاقــة غيــر شــرعية مــع



غير الروج، فلقد عبر الله عنها بأنها خائنة، كما يشير إلى ما خطبُكُنَ إِذْ رَاوَدتُنَ يُوسُفَ عَن إلى ما خطبُكُنَ إِذْ رَاوَدتُنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ قُلْنَ حَاشَ لِلّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوءٍ قَالَتِ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ الآَنَ حَصْحَصَ الْحَقُ أَنَا رَاوَدتُهُ عَن نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لِمَن الصَّادِقِينَ ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّي لَمْ أَخُنْهُ بِالْغَيْبِ وَأَنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي كَيْدَ الْخَائِنِينَ ﴾ (١٥٤)

# ثانياً: خيانة الزوج لزوجته

إن خيانـــة الـــزوج لزوجتــه بالمعنـــى الأعــم تصــدق علـــى الـــزوج المقصّــر فـــي أداء النفقــة المقصّــر فـــي أداء حقــوق زوجتــه، كالمقصّــر فـــي أداء النفقــة الواجبــة لزوجتــه، أو إذا هجرهـا ولــم يصلهـا، أو إذا لــم يعاشــرها بالمعــروف، أو إذا استولى علــى أموالهـا كالمهــروغيــره، أو إذا انتقــص مــن قيمتهـا أمـام النـاس وأخــرج أســرارها.

ويترتب على خيانة السزوج لزوجته بسبب التجاوز على حقوقها عقاب دنيوي وأخروي، ونذكر منها الروايات الآتية:

روي عـــن رســـول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الِهِ وَسَالَمَ: «ملعــون ملعــون مــن ألقـــى كلــه علـــى الناس-ولــوكانــت زوجتــه-، ملعــون ملعــون مــن ضيــع مــن يعــول»(١٥٥٥)

روي أن امرأة معاذ قالت: « يا رسول الله ما حق الزوجة على زوجها?، قال: أن لا يضرب وجهها ولا يقبحها، وأن يطعمها مما يلبس ولا يهجرها» (٢١٥)

وفي الأغلب تُطُلق الخيانة ويراد منها المعنى الأخص المتمثّل بعقد علاقة غير شرعية مع غير الزوجة، كالعلاقة المتمثّل بعقد علاقة غير شرعية مع غير الزوجة، كالعلاقة التي تنتهي بممارسة الفاحشة كالزنا -والعياذ بالله-، وهذا النوع من الخيانة لا يُعد خيانة للزوجة، بل هو خيانة لله ولمحمد وآل عَنْ عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ لأنه عصى أوامرهم الشرعية، قال ولمحمد وآل عَنْ عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ لأنه عصى أوامرهم الشرعية، قال تعالى النَّر وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَيْشَةً وَسَاءً سَبِيلًا اللهُ ال



نعصم يقول الفقهاء ومنهصم سلماحة السيد السيستاني (دام ظلم) إذا اشترطت الزوجة على النوج في عقد النكاح أو في غيره أن لا يتزوج عليها صحّ الشرط ويلزم النوج العمل به ولكن لو تنزوج صحّ زواجه وإن كان آثماً (٢٥٠)؛ لأن مخالفت للشرط يعتبر خيانة للشارط أي خيانة لزوجته، فقد روي عن رسول الله عنا المؤمنون عند شروطهم. (٣٠٠)

وأما كيف تتعامل الزوجية مع خيانة زوجها?، فهذا السؤال سيوف نجيب عليه بالتفصيل في محاضرة مستقلة سنظرحها في الجزء التاسع من سلسلة كتاب (زاد المبلّغات).

رُبَّ تساؤل يرد: لماذا يتهم المجتمع في أغلب الأحيان المرأة بالخيانة ولا ينسب الخيانة للرجل إلا نادراً؟

بعبارة أخرى: لماذا يرتبط عنوان الخيانة دائماً بالمرأة، بينما لا يُكان الرّجل على خيانته؟

الجواب: ليس هناك فرق في أيّ حالة انحراف جنسي غير شرعيّ بين الرّجل والمرأة أن تخون شرعيّ بين الرّجل والمرأة، فكما أنّه لا يجوز للمرأة أن تخون زوجها وربها والأئمة الأطهار عَلَيْهِمُ السَّلَامُ بطريقة الزّنا، كذلك لا يجوز للرّوج أن يخون ربه ورسوله والأئمة الأطهار عَلَيْهِمُ السَّلَامُ بطريقة الزنا.

هناك نقطة لابد أن يعرفها الجميع، وهي أنَّ الموقف الإسلاميّ من العلاقات غير الشرعيَّة لا فرق فيه بين الرّجل والمرأة، فالزانية والزّاني يُجلد كلّ واحد منهما مائية جلدة، فليس هناك أيّ فرق بين زنا الرّجل وزنا المرأة من حيث إنَّه



مدان إسلاميّاً، كما أنّه لا فرق بينهما في العقوبة، كما لا فرق بينهما في العقوبة، كما لا فرق بينهما في المسائلة المعنويّة على أساس الأخلاقيّة)(امه)

نعصم، مسن الممكن طرح السوال بالصياغة الآتية: أيهما أقبر أن تخون الزوجة زوجها أم العكسس؟

فالجواب هو: إن خيانة الزوجة أقبح من خيانة الزوج للأسباب الآتية:

ا. إن الصروح لا يعد خائناً لله تعالى إلا بالعلاقات غير الشرعية كالزنى، فإن الشريعة الإسلامية أجازت للروح التعدد، لأسباب منها أن الرجل من ناحية تكوينية غريزته الجنسية أشد من المرأة... وذكرنا أنه من ناحية شرعية الروح يستطيع أن يعقد علاقة شرعية مع غير زوجته، ولا يعتبر خائناً إلا بالعلاقات غير الشرعية كالزنى، أو فيما لو خالف الشرط المحدد بعدم الزواج عليها، ولكن الزوجة لا تستطيع الرواج من زوج آخر ما دامت عليها، ولكن الزوجها، ولذا لو أجرت صيغة الزواج الشرعي مع أخريكون باطلاً وعلى هذا تكون العلاقة علاقة بغي وزنى.

روي عــن أبــي جعفــر عَلَيَهِ السَّلَمُ: « أن الله لــم يجعــل الغيــرة للنسـاء وإنمــا جعــل الغيــرة للرجــال؛ لأن الله عـــزّ وجــلّ قــد أحــل للرجــل أربعــة حرائــر ومــا ملكــت يمينــه، ولــم يجعــل للمــرأة إلا زوجهــا وحــده فــإن بغــت مــع زوجهــا غيــره كانــت عنــد الله زانيــة وإنمــا تغــار المنكــرات منهــن، فأمــا المؤمنــات فــلا ». (۱۳۵)

فق ول الإمام عَلَيْهِ السَّلَامُ (فان بغت مع زوجها غيره كانت عند اللّه زانية) أي من تجاوزت حدود العفة واقتربت من الزنا فقد بغت وكانت عند اللّه زانية ولذا تُعد خائنة لله ولأهل البيت عليه وكانت عند الله زانية ولذا تُعد خائنة لله ولأهل البيت عليه ولزوجها؛ لأننا ذكرنا أن من حق الزوج على زوجته أن تحفظه في غيبته، كما وصف تعالى الصالحات ﴿ حَافِظاتٌ تحفظه في المجال الجنسي.





اليقول بعض علماء النفس ومنهم الدكتورطارق الحبيب بأن الرجال بطبيعته متعدد العلاقة، ولكان المراة أحادية العلاقة، أي أن المراة السوية تميال إلى العلاقة الأحادية الحصرية برجال تثق فيه وتحبه وتطمئان إليه، ولا تتطلع إلى غيره حتى وإن صادفت في حياتها كثيرون أفضال منه، وهذا ليس رأيا مرسالاً وإنما تعززه دراسات عديدة تثبت أن معدل الخيانة لدى المرأة أقال منه لحدى الرجال، وذلك في ثقافات وبيئات متعددة، وقد يعترض بعضهم على ذلك ويعزو الأمر إلى طبيعة المجتمعات الذكورية، ولكن من يعرف تركيبة المرأة النفسية يدرك فعيلاً أن المرأة السوية أكثر ميلاً لأحادية العلاقة واستقرارها من الرجال.

٣. إن الزوجـــة بخيانتهــا تختلــط الأنســاب، فلـــذا خيانتهــا أقبـــح مــن الرجــل.

رُوي أنه اجتمعت أكثرمن أربعين امرأة من نساء قريش وجئن إلى أمير المؤمنين عَلَيْ السَّلَامُ وسالنه: يا علي لماذا أجاز الإسلام تعدد الأزواج للرجال، ولم يجوّز ذلك للنساء؟، فأمر الإمام علي عَلَيْ السَّلَامُ أن يحضروا أواني صغيرة ويملؤنها من الماء وأعطى لكل منهن إناءً، ثم أمرهن أن يُفرغن الإناء في دلو كبيركان قد وضعه في وسط المجلس، ففعلن ذلك، ثم قال لهن فلتما كل منكن إناءها بنفس الماء الذي فرّغته في هذا الدلو.

فقلن: كيف يمكن ذلك؟ فقد امتزجت المياه، ولا يمكن تشخيصها.

فقال على عَلَيْهِ السَّلَامُ: إذا كان للمرأة أكثرمن زوج واحد فكيف يمكن تشخيص أب وليدها؟! (٣٤٥)



# المبحث الثالث: حدود الخيانة الزوجية

مفه وم الخيانة الزوجية المنتشربين الناس حالياً هو في الحقيقة مفه وم قاصر جداً، فالمفه وم الخاطئ المنتشر الناس هو أن الخيانة الزوجية مقصورة على الزنا، أي إنهم لا يتصورون الخيانة إلا في شكلها المادي القائم على علاقة جنسية بين زوج وامرأة أجنبية، أو زوجة ورجل أجنبي.

أما مفهوم الخيانة الزوجية التي نحن بصدد الحديث عنها، والمفهوم الذي نود تصحيحه للناس بشان هذا الموضوع: أن مفهوم الخيانة الزوجية شرعاً يشمل كل علاقة غير مشروعة مفهوم الخيانة الزوجية شرعاً يشمل كل علاقة غير مشروعة تنشا بين الزوج وامرأة أخرى غير زوجته، أو العكس فهي تُعد علاقة محرمة سواءً بلغت حد الزنا، أو لم تبلغ، ويشمل علاقة محرمة واللقاءات، والخلوة، وأحاديث الهاتف التي فيها نوع من الاستمتاع وتضييع الوقت، بل حتى الكلام العابر، واللقاءات التي على سبيل العشو والغرام.

هـذا المفهـوم الواسـع للخيانـة يجعـل مفهومهـا أكثـردقـة؛ لأننـا لـوبدأنـا بمعالجـة قضيـة الخيانـة فقـط بعـد أن تصـل إلـى حدهـا الأقصـى وهـي جريمـة الزنـا، نكـون كالطبيـب الـذي يعالـج المريـض بعـد أن يصـل لحالـة ميــؤوس منهـا، لكـن الشـريعة الإسـلامية جـاءت فحرّمـت الزنـا لكـن ليـس الزنـا فقـط بمعنـاه المباشـر، بـل حرمـت طرقـه والسـبل التـي تــؤدي إليـه مـن بـاب سـد الذرائـع كالخلـوة بالمـرأة الأجنبيـة، والنظـرة غيـر الماجـة وكذلـك حرمـت كشـف العــورات؛ لأنهـا جميعهـا سـبيل للزنـا.

إذاً حينما نريد معالجة الخيانة ينبغي أن نعالجها في أول مظاهرها، ومن أصغر أشكالها، وليس بعد أن يستفحل الأمر ويصل إلى حده الأقصى وهو الزنا. (م٥٥٠)





لذا فالشريعة الإسلامية لم تحرّم الزنا فقط، بل حرمت مقدماته أيضاً، قال تعالى: ﴿ وَلا تَقْرَ بُوا الزّنَا ﴾ (٢٠١)، يعقّب الشيخ ناصر مكارم الشيرازي على هذه الآية ما نصه: (لم تقل الآية: لا تزنوا، بل قالت: لا تقريوا هذا العمل الشائن، وهذا الأسلوب في النهي فضلاً عمّا يحمله من تأكيد، فإنّه يوضح أنّ هناك مقدمات تجر إلى الزنا ينبغي تجنبها وعدم مقاربتها، فخيانة العين تعد واحدة من المقدمات، والسفور والتعري مقدمة أخرى، الكتب السيئة والأفلام الملوّثة، والمجلات الفاسدة، ومراكز الفساد كل واحدة منها تعد مقدمة لهذا العمل). (٧٠٠)

ولذا فالخيانة الزوجية ليست منحصرة بالزنا المتعارف في الأذهان، والذي عرّفه الفقهاء بالاتصال الجنسي -أي إيلاج الرجل ذكرره في قُبُل أو دُبُر المراة - بين الرجل والمرأة بدون عقد زواج -، بيل الخيانة تشمل الزنا ومقدماته، والروايات اعتبرت مقدماته نوعاً من أنواع الزنا، فمن مصادرنا الشيعية روي عن رسول الله صَالِيَّةُ عَيْدُوعَا النِواع الزنا، فمن مصادرنا الشيعية روي عن الزنا، فالعين زناها النظر، واللسان زناه الكلام، والأذنان زناهما النظر، واللسان زناهما المشيء، واليددان زناهما البطش (۱۳۵)، والرجلان زناهما المشيء، والفرج يصدق ذلك كله ويكذبه ». (۱۳۵)

ومن مصادر أهل السنة روي عَن النبيِّ صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّمَ: « إِنَّ اللَّهُ عليه وآله وسلَّمَ: « إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ علَى ابْنِ آدَمَ حَظَّهُ مِنَ الزِّنَا، أَدْرَكَ ذلكُ لا مَحَالَةَ، فَزنَا العَيْنِ النَّظُرُ، وزنَا اللَّسَانِ المَّنْطِقُ، والنَّفُسُ تَمَنَّى وتَشْتَهِي، والفَرْجُ يُصَلِّقُ ذلك أَوْ يُكَذِّبُهُ ». (١٤٥٠)

فجوارح الإنسان هي من نع ما الله وجب شكرها بأن نستعملها في طاعته تعالى فهي كلها أمانة، ونحن نستعملها في طاعته تعالى فهي كلها أمانة، ونحن مسوولون عنها، قال تعالى: ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولِكَ كَانَ عَنْهُ مسوولون عنها، في التعالى التع



1. العينان: إن الله سبحانه أمركلا الجنسين بغض البصرعن المنطق المنطق البصرعن المخالف، الأجنبي عنده، قال تعالى: ﴿قُل لِّالْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِنَ ﴾ (أَعُنَا فَ اللَّمُ اللَّهُ وَمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ ﴾ (أَعُنَا لَم يغض المسلم بصره ونظر بشهوة، صح أن نطلق عليه أنه خائن.

7. اللسان: وزناه يتحقق بالكلام المحرم ما بين الجنسين، فشرعاً لا يجوز للمرأة التواصل مع الرجل بالمراسلة الكتابيّة فشرعاً لا يجوز بالمشافهة بلا فرق، ولا ينبغي لها أو الصوتيّة فيما لا يجوز بالمشافهة بلا فرق، ولا ينبغي لها التصرّف على وجه يثير ريبة زوجها، أو أبيها، بل قد يحرم ذلك في جملة من الموارد كما لوكان التصرّف من قبَل الزوجة مريباً عقالاً بحيث يعدّ منافياً لما يلزمها رعايته تجاه زوجها (عايته عراد). فإذا تجاوز أحد الزوجيا الأحكام سيكون خائناً.

7. الأذنان: وزناهما يتحقق بالاستماع إلى كلام الرجل الأجنبي المخالف للضوابط الشرعية، أو سماع ما يتراسلانه من أغان وأشعار غرامية، أو سماع الضحكات المتبادلة.. فهذه كلها من مصاديق الخيانة الزوجية.

3. اليدان: وزناهما يتحقق بأمور عديدة، منها بالمراسلة الكتابية مصع الرجل الأجنبي في الهاتف أو مواقع التواصل الاجتماعي، ككتابة كلمات معبّرة عن الإعجاب والحب والغزل، أو بملامسة اليد للرجل الأجنبي، أو حينما تظهر المرأة يدها للرجل وهي مزيّنة بالخواتم، أو صبغ الأظافر أو بالحنّاء، أو بالإشارات وغيرها.

0. الرجلان: وزناهما يتحقق بالمشي إلى الحرام، كأن يكون من أو بعدم ارتداء أجل لقاء الفاسق، أو بالتمايل في المشي، أو بعدم ارتداء الجورب، أو ارتداء الجوارب الشفافة غير الساترة أو بارتداء الأحذية ذات الكعب العالي التي تصدر أصواتاً تلفت انتباه الرجال، والتي دورها كدور من ترتدي الخلاخل أمام الرجال الأجانب، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَضْرِيْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُحْفِينَ مِن زِينَتِنَ ﴾ (١٤٥٤)



7. الجلود: وزناهما يتحقق بالملامسة، أو بكشف السترعنه وإبراز المفات للرجل الأجنبي وبالتزين الله المنافية أحدث في الواقع، أو في العالم الافتراضي خلف كاميرات المراقبة، وهذه الجلود سوف تفضحهم يصوم القيامة حينما تشهد على خيانتهم، قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا وَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ الَّذِي خيانتهم، قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا وَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ الّذِي أَنطَقَ كُلّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ رُرْجَعُونَ ﴾ (١٤٥٥)

ف كل النقاط التي ذكرناها هي درجة من درجات الزنا، ولكن أعلاها درجة وأقبحها وأعظمها أثماً وجرماً هو:

٧. زنا الفروج: شرعاً أمرنا الله تعالى بحفظ الفروج من الزنا، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ﴾ (١٤٥١)، والزنا هو الاتصال الجنسي بين الرجل والمرأة بدون عقد زواج، وهو من الذنوب الكبيرة وحرمته من ضروريات دين الإسلام. وتختلف عقوبة ارتكاب الزنا بحسب حال الزاني، فإن كان غيرمحصن كان حده الجلد مائسة جلدة، وإن كان محصناً كان حده الرجم، والزاني بالمحارم والمغتصب لامرأة يُقتل.

# المبحث الرابع: الآثار المترتبة على الخيانة الزوجية

للخيانـــة آثـــار ونتائـــج ســلبية فـــي الإنســـان والمجتمــع ككل؛ نذكـــرمنهــا مــا يلـــى:

ا. تُلحِق الخيانِة بالإنسان آثاراً نفسية عميقة وتجعله سَلَبياً وحزيناً فاقداً الثقة بأقرب الناس إليه، وقد تتحول حياته إلى معاناة وألم لا يستطيع تجاوزه؛ إذ يقول «د. باري باس» المعالج النفسي وخبير العلاقات: «إنَّ صدمة الخيانة هي الأكثر إيلاماً من بين كل الخبرات المزعجة والسلبية في العلاقات الإنسانية، ولا يفوق الخيانة ألماً سوى الحزن من أجل وفاة الأبناء».



آ. تنعكس الحاله النفسية السيئة لمَن تعرَّض إلى الخيانة على حالته الصحية، فغالباً ما يُعاني من فقدان للشهية، وأرق واضطرابات في النوم، وصداع، ومشكلات في المعدة والجهاز الهضمي والقولون.

٣. يترتب على الخيانة الزوجية حالات الطلق وتفكا الأسر وضياع الأبناء روي عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّمَ : « أُريَعُ للْأَسَد وضياع الأبناء روي عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّمَ : « أُريَعُ للا تَدخُل بَيتا واحدة منهُ اللهُ صَلَّ إلّا خُرب، وَلَم يَعمُ رُبِالبَركَةِ، لا تَدخُل بَيتا واحدة والسَّرقة وشُربُ الخمر والزِّنا ». (١٥٤٨)

2. يفقد الأشخاص ثقتهم ببعضهم بعضاً، ويسود القلق والتوتر والتشكيك في العلاقات، وتنقطع أواصر الروابط والصلات فيما بينهم، قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى َ الْهِ وَسَلَّمَ : « ليس لك أن تتهم من ائتمنته، ولا تأتمن الخائن وقد جرّيته » (١٤٥)

٥. ينتج عن الخيانة ازدياد حالات الكذب والخداع والغش والسرقة والاحتيال بين أفراد المجتمع؛ وهذا ما يجعله مجتمعاً مضطرباً غير آمن.

آ. تخلق الخيانة رغبة في الانتقام والثار؛ وهذا قد يزيد من الجرائم وانعدام الأمان في المجتمع، ولطالما سمعنا العديد من حالات الخيانة الزوجية انتها بالقتال من أجال غسال العار. (٠٥٠)

٧. ســـقوط العدالـــة و عــدم قبــول شــهادته فـــي المحاكــم و مجالــس القضــاء.

قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْهِ وَسَلَّمَ: «لا تجوز شهادة خائين ولا خائنة، ولا القانع ولا ذي غمز على أخيه، ولا ظنين في ولاء ولا قرابة، ولا القانع مع أهل البيت». (١٥٥)

٨. الابتلاء بجلب الفقر إليه قال رسول الله صَاَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَاَّم : «



### الأمانـــة تجلــب الـــرزق و الخيانـــة تجلــب الفقـــر». (١٥٥١)

٩. يتعصرض الخائص لغضب الجبار، روي عن الإمصادق عَلَيْء السّكرمُ:
 قصال أمير المؤمنيسن عَلَيْه السّكرمُ: «ألا أخبركسم بأكبر الزنسا؟ قالسوا:
 بلسى، قصال: هسي امسرأة توطسيء فسراش زوجها فتأتسي بولسد مسن غيسره فتلزمسه زوجها، فتلك التسي لا يكلمها الله، ولا ينظر إليها يوم القيامسة ولا يزكيها ولها عسذاب أليسم ». (٥٥٠)

وفي خبر السكوني عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «اشتد غضب الله على المرأة أدخلت على أهل بيتها من غيرهم، فأكل خيراتهم ونظر إلى عوراتهم ». (عمه)

١٠. يــؤدي انتشار الخيانــة إلــى الانحال الأخلاقــي فــي المجتمع، ومنــه إشاعة الزنا وهــو سـبب لكثيــرمــن الأمــراض والمآســي الصحيــة... بالإضافــة إلــى أنــه سـبب فــي نــزول الغضـب الإلهــي، روي عــن رســول الله صَالَّتُهُ عَلَيْهُ وَعَالَ إلهِ وَسَلَّمَ أنــه قــال مــا مضمونــه «لــم تطهــر الفاحشــة فــي قــوم قــط حتــى يعلنوهــا إلا ظهــر فيهــم الطاعــون والأوجــاع التــي لــم تكن فــي أســلافهم الذيــن مضــوا...».

۱۱. إن أثر الخيانة لا يقتصرعلى الفاعل بل يؤثر على العرض والأولاد، فقد جاء عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إن الله أوحى إلى مسوسى عَلَيْهِ السَّلَامُ: لا تزنوا فتزني نساؤكم ومن وطيء فراش امرء مسلم وطيء فراشه، كما تدين تدان ». (۱۵۵)

اً. إن الخيانة يترتب عليها آثار برزخية وأخروية، روي عن الإمام علي بن أبي طالب عَلَيْهِ السّلَامُ : سمعت رسول اللّه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالَهِ وَسَلَّمَ يقول: « في الزنا ست خصال: ثلاث في الدنيا وثلاث في الآخرة، فأمّا اللاتي في الدنيا، فيذهب بنور الوجه، ويقطع الرزق، ويسرع الفناء، وأمّا اللّواتي في الآخرة، فغضب الرب، وسوء الحساب، والدخول في النّار، أو الخلود في النّار ». (٧٥٥)



وعــن النبــي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الِهِ وَسَلَّمَ : « مــن فجــربامــرأة ولهـا بعــل انفجــرمــن فرجهما مــن صديــد جهنــم واد مســيرة خمســمائة عـــام يتــأذي أهــل النــار مــن نتــن ريحهمـا، وكانــا مــن أشــد النــاس عذابــاً ». (۱۸۵۵)

إلى هنا انتهينا من بيان الأثار المترتبة على الخيانة في محيط العلاقة الزوجية، ولكن هناك أنواع أخرى من الخيانة محيطها أوسع من العلاقة الزوجية والأسرية، فهي تشمل الأمة وتسمى بخيانة الأمة، ولذا فأن جرمها وأثرها أعظم من الخيانة السابقة، فقد روي الإمام أمير المؤمنين علي عَيَوالسَّرَمُ: « و إنَّ أعْظَمَ الْخِيانَةِ خِيانَةُ الْأُمَّةِ وَأَنْ أَعْظَمَ الْخِيانَةِ خِيانَةُ الْأُمَّةِ وَأَنْ أَعْظَمَ الْخِيانَةِ خِيانَةُ الْأُمَّةِ وَالْمَعْ الْغِيانَةِ خِيانَةُ الْأُمَّةِ » (١٥٥٩)

وهذه الرواية مصداقها الأكبرهم الخونة الطواغيت والجبابرة الظلمة الذين خانوا الأمة حينما اغتصبوا حق والجبابرة الظلمة الذين خانوا الأمة حينما اغتصبوا حق أهل البيت عَيَهِمُ السَّلَامُ في الخلافة الربانية وظلموهم وحاربوهم وحاربوهم وحاربوا شيعتهم ومواليهم أمثال المروانيين ومنهم عبد الملك بن مروان لعنه الله، والزبيريون كمصعب بن الزبير حيث كلاهما اشتركا في محاربة صاحب الذكرى البطل المختار الثقفي الذي خرج طالباً بثار الإمام الحسين عَيْهِ السَّلَامُ في الرابع عشر من ربيع الأول سنة ١٦ ها والله لي قريش ما يقول: « والله لي و قَلْتُ به المالية من أنامله » (١٥٠)

وقد تمكن المختار في ثورته هذه من قتل كل من: شصر بن ذي الجوشن، خولي بن يزيد وعمر بن سعد، وقتل عبيد الله بن زياد، وكان ابن زياد بالشام فأقبل في جيش إلى العراق فسير إليه المختار إبراهيم بن الأشتر في عبيد شفلقيم في أعمال الموصل فقتل ابن زياد وغيره. (١٢٥)



وقد وردت بحقه أخبار متضافرة على مدحه، فقد روي عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّكَمُ: « ما امتشطت فينا هاشمية ولا اختضبت ، حتّى بعث إلينا المختار برؤوس الذين قتلوا الحسين » (٥٣٠)، وهذه الرواية صحيحة .

وعن عمر بن علي بن الحسين : أنّ علي بن الحسين عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ لمَّا أتي برأس عبيد الله بن زياد ، ورأس عمر بن سعد قال : فخرّ ساجداً وقال : « الحمد لله الذي أدرك لي ثأري من أعدائي ، وجزى الله المختار خيراً » (٤١٥)

لم يكن المختار إلا رجلاً أبلى في سبيل قضية أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ أحسن البلاء ، فعمل أعداؤه على محاربته ، من خلال وضع التهم والأكاذيب عليه ، ولكن تصدى لهذه الروايات الذامّة للمختار بعض الأئمة ومنهم أبو جعفر عَلَيْهِ السَّلَامُ حيث قال : « لا تسبّوا المختار فإنّه قتل قتلتنا ، وطلب بثأرنا ، وزوّج أراملنا ، وقسّم فينا المال على العسرة » (٥١٥)

وأيضاً تصدى للروايات الذامة علماؤنا، ومنهم السيّد الخوئي (قدس سره) عند ترجمة المختار في كتابه ( معجم رجال الحديث) وقال: (وهذه الروايات ضعيفة الإستناد جددًا).

ثــمّ نقــل (قــدس ســره) قــول المجلســي فــي (بحــار الأنــوار) فقــال : (وقــال المجلســي (قــدس ســره) : .. أنّــه مــن الســابقين المجاهديــن ، الذيــن مدحهــم الله تعالـــى جــلّ جلالــه فــي كتابه المبيــن ، ودعــاء زيــن العابديــن عَيَهِ السَّلامُ للمختــار دليــل واضــح ، وبرهــان لائــح ، علـــى أنّــه عنــده مــن المصطفيــن الأخيــار

### نهاية ثورة المختار

خاض المختار خلال ثمانية عشر شهراً مواجهة عنيفة مع المروانيين في الحجاز ووجهاء مع المروانيين في الحجاز ووجهاء الكوفة حتى قتل في ١٤ رمضان سنة ١٧ هـ وله من الكوفة حتى قتل في ١٤ رمضان سنة ١٧ هـ وله من العمر ١٧ سنة ١٣٠ وقد أمر مصعب بن الزبير بقطع رأس المختار ونصبه على جدار مسجد الكوفة. (١٥٠٠)



قصيدة في ذكرى أستشهاد المختاربن الثقفي (رضوان الله عليه) انظر المختار ولصولته يالثارات الحسين صيحاته

إنظر المختار رافيع رايته وبسم أبو اليمه يسجل ثورته من أرض كوفان أعلن حملته يالثارات الحسين إبصرخته وصمت آذان الكفر صرخاته

\*\*\*\*\*

ثار إبن سيد الرسل ثائريريك من هنديج الشردمه زمرة يزيد ذاك نام ويسه الغنم وذاك شريد وبيهم الباع النفس وأصبح عبيد سمعوا المختار وبطعناته

\*\*\*\*\*

ســمَعت يطلب ثار لحسين وهله ويقتــل الشــارك بقتلــه بكريلــه مالك وهانــــــىء ومره وحرمــله وشــمر إبن جوشن وسعد إقتلـــه وشـرحبيل إتكطع إبضرباته

\*\*\*\*\*

ضربة إسنان وحكيم إبن الطفيل كاطع الكف اليسار من الكفيل وهـــذا زيــد إبــن الرقــاد أردا قتيل القتل عبد الله الذي جده عقيــل وكطع من عباس رد يمناته

\*\*\*\*\*

يمنتك كطعت كل روس الكفر وإبن الأشتر راس عبيد الله بتر وطاح إبن مرجانه إبنهر الخزر وجابلك راسه إسجدت سجدت شكر ولي إمامك نشفت دمعاته

\*\*\*\*\*

نشف ت دم عات سجاد العباد من نظر راس إبن مرجانه وزياد وفرحت إكلوب اليتامه بكل بلاد بثارك المختار من أهل الفساد وفرحت إكلوب اليتامه بكل بلاد بثارك المختار من أهل الفساد وأبعث الصادق إلك رحماته (١٨٥)





# الهوامش

- (١)الأحزاب/٣٩.
- (۱) التبليغ الديني مفهومه مضمونه أساليبه مركز المعارف للتأليف ص۱۱ ۱۲.
  - (٣)الكافي- الشيخ الكليني ج١- ص١٣.
- (٤)مجلــة الإصــلاح الحســيني/ warithanbia.com/ أعــداد المجلــة/ العــدد الثالــث والعشــرون/ مقـالات العــدد/ دور التبليــغ فــي بنــاء المجتمــع الفاضل-بقلــم م.دعــاء فاضــل الربيعــى.
  - (۵)شرح نهج البلاغة ابن أبي الحديد ج ٧ الصفحة ١٨٣.
    - (١) المجالس السنية-محسن الأمين-ج١، ص٥٥١.
- (۷) مجمـع مصائـب أهـل البيـت -الشـيخ الهنـداوي-ج ٤-ص ٢٠١- ٢٠٠.
  - (۸) لقمان /۱.
- (٩) شـبكة المعارف الإسـلامية/ almaaref.org/أخـلاق وسنن/الأسـرة والمجتمع/الشباب/مشـاكل الشـباب/الغناء والموسيقى، نقـلاً عـن كتـاب أخـى الحبيـب- السـيد سـامى خضـرة.
  - (١٠) كتاب الغناء سعادة أم شقاء-تأليف مياسة شبع-ص٥١-٥٢.
- (۱۱) الأمثــل فــي تفسـيركتـاب الله المنــزل الشــيخ ناصــر مــكارم الشــيزل - ۱۳ مــكارم الشــيرازي ج ۱۳ ص۱۱.
  - (١٢) الكافي-الشيخ الكليني-ج١-ص٣٤٤.
  - (١٣) مسالك الأفهام-علي الجبعي- ج١٤- ص١٨٠.

المبلغات .....

777

- (١٤) وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج١١- ص١٣٦.
  - (١٥) الخصال-الشيخ الصدوق- ج ١- ص ٦٢.
  - (١٦) وسائل الشيعة-الحرالعاملي-ج١٥-ص٣٤٧.
    - (١٧) الكافي-الشيخ الكليني-ج٦-ص٤٣٣.
  - (١٨) وسائل الشيعة-الحرالعاملي-ج١٧-ص٣١٥.
  - (١٩) وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج١٧-ص٢١٦.
    - (۱۰) الاستبصار-الشيخ الطوسى- ج ٣-ص ١١.
      - (۱۱) الكافى-الشيخ الكلينى-ج١-ص٤٣٣.
      - (۱۲) نيل الأوطار-الشوكاني-ج ٨ -ص١٦٤.
- (٢٣) بحار الأنوار-العلامة المجلسي- ج ٧٩ -ص ١٤٧.
  - (٤٤) وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج ١١-ص ١٦٦.
  - (٢٥) دعائم الإسلام-القاضي نعمان- ج ١-ص ١١٠.
    - (٢٦) الكافي -الشيخ الكليني- ج ٢ ص٧٥.
- (۲۷) عيون أخبار الرضا (ع) -الشيخ الصدوق- ج ۱ ص ٢٦.
  - (۲۸) المائدة/۵۵.
  - (۲۹) آل عمران/۱۱۰.
  - (٣٠) آل عمران/١٩.
  - (۳۱) آل عمران/۸۵.

الهوامش

- (۳۲) آل عمران/۱۰۲.
- (٣٣) الشعراء/١٥١.
  - (٣٤) لقمان/٦.
- (٣٥) الأمثــل فــي تفسـيركتـاب الله المنــزل –الشـيخ ناصــر مــكارم الشــيرازي -10 المــيرازي -10
  - (٣٦) الأنبياء/١٠٧.
  - (٣٧) ميزان الحكمة ﴿ الريشهري ج٣ ص ٢٣٤٨.
    - (۳۸)الذاریات/۲۸.
    - (٣٩)الأنبياء/٨٣.
    - (٤٠) پوسف/۸۷.
      - (٤١) الشرح/٥.
        - (٤٢) غافر/١٠.
    - (٤٣) النساء/١٤.
      - (٤٤) الزمر/٥٣.
        - .52/2 (20)
  - (٤٦) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ٨٣٢.
    - (20) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج10 ص10
  - (٤٨) وسائل الشيعة (آل البيت) الحرالعاملي ج ٤ ص٣٢.

- (٤٩) الكافى الشيخ الكليني ج ١- ص ١٩٧.
- (٥٠) الكافي- الشيخ الكليني ج ٥ ص ٨٨.
- (۵۱) ويكيبيديا الموسوعة الحرة/ wikipedia.org / الانتحار في كوريا الجنوبية-الهاميش رقيم(٤).
  - (٥٢) البقرة/٢١٩.
    - (۵۳)القمر/۲۲.
  - (٤٤) فقه للمغتربين –السيد السيستاني– الصفحة ٣١١–٣١٢.
- (۵۵) منهاج الفقاهة السيد محمد صادق الروحاني ج آ -ص
  - (٥٦) الكافى-الشيخ الكليني-ج٦ / ٤٣١.
- (۵۷) شبكة المعارف الإسلامية/ almaaref.org.lb/ محطات إسكلامية/محرم الحرام/مصائب النسوة والأطفال.
- (٥٨) نــور الأبصـار للحائــرى. المجالــس السـنية ج اللسـيد الأمين. مثير الأحزان للشيخ شريف الجواهري.
- (۵۹) مجمع مصائب أهلل البيت الشيخ الهنداوي-ج ٤- ص ٢١١ – ٢١٣.
  - (٦٠) التوبة/١٢٢.
  - (١١) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ١ ص١١٤.
- (۱۲) الفتاوى الميسرة –السيد السيستانى– الصفحة ٣٣-٣٣- بتصـــرف.

- (٦٣) الكافي الشيخ الكليني ج٧ ص ٤٠٩.
- (١٤) الفتاوي الواضحة –للسيد محمد باقر الصدر– ص ٧.
- (٦٥) المسائل المنتخبة-السيد السيستاني- الاجتهاد والتقليد-ص٩.
- (١٦) المسائل المنتخبة -السيد السيستاني- الاجتهاد والتقليد-ص٩.
  - (١٧) منهاج الصالحين -السيد السيستاني- ج١- مسألة١.
  - (١٨) منهاج الصالحين -السيد السيستاني- ج١-مسألة١.
    - (٦٩) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٢ ص ٦٩.
- (٧٠) معرفة المعاد –السيد محمد الحسيني الطهراني ج٣– ص٧–٩.
  - (۷۱) البقرة/۲۸۱.
  - (۷۲) التوبة/۱۲۲.
    - (۷۳)م.ن.
- (٧٤) مركـــز الرصـــد العقائـــدي/ alrasd.net /الأســئلة والأجوبة/قضايـــا معاصرة/أدلـــة وجـــوب التقليـــد. جـــواب اللجنـــة العلميـــة.
  - (٧٥) النحل/٤٣.
- (٧٦) مركز الأبحاث العقائدية / aqaed.com /الأسئلة العقائدية/ الاجتهاد والتقليد/ مَن الذي أمرباتباع الفقهاء العدول؟
- (۷۷) كمال الدين وإتمام النعمة: ٤٨٤ الباب (٤٥) ذكر

التوقيعات، وسائل الشيعة ٢٧: ١٤٠ الباب (١١) حديث (٣٣٤٢٤) من أبواب صفات القاضي.

- (٧٨) مُستندُ الشّيعةِ-المحقق النراقي-ج ١٧-ص ٦٥.
  - (٧٩) شرحُ العروةِ الوثقى -الموسوعةُ- ١: ٧١.
- (٨٠) الاحتجاج ٢: ٣٦٣ احتجاج أبي الحسن العسكري عَلَيْهِ السَّالَمُ في أنسواع شتّى من علوم الدين، وسائل الشيعة ١٣١ الباب (١٠) حديث (٣٣٤٠١) من أبواب صفات القاضي.
  - (۸۱) وسائل الشيعة (آل البيت) الحر العاملي ج12 ص
    - (۸۲) م.ن.
    - (۸۳) النجم/۳-٤.
    - (٨٤) حلية الأولياء- أبو نعيم الأصفهاني ٣: ١٩٧.
- (٨٥) القول المفيد في الردعلى منكري الاجتهاد والتقليد –السيد منتظر الموسوى ص٩٠.
  - (٨٦) تاريخ التشريع الإسلامي- عبد الهادي الفضلي-ص٤٩-٥٠.
- (۸۷) القول المفيد في الرد على منكري الاجتهاد والتقليد –السيد منتظر الموسوي ص ۹۱ –بتصرف.
- (۸۸) القول المفيد في الرد على منكري الاجتهاد والتقليد السيد منتظر الموسوى ص٨٦ ١٠ بتصرّف.
- (٨٩) الفتاوى الميسرة –السيد السيستاني– الصفحة ٣٤–٣٣ بتصرف.
- (4.) ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة –الشهيد الأول (4.)

الهوامش ......الهوامش المستسببالياليان المعامل المعامل

ص 21 - 23.

- (٩١) مركــــزالأبحـــاث العقائدية/aqaed.com/الأســـئلة العقائديـــة/ الاجتهــاد والتقليــد/ مَــن الــذي أمــرباتبــاع الفقهــاء العــدول؟ (٩٢)يونس/٣٦.
  - (٩٣) الكافي -الشيخ الكليني- ج ١ ص٤٢.
- (٩٤) مسائل وردود طبقاً لفتاوى المرجع الديني السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي، جمع وإعداد محمد جواد رضى الشهابي، كتابة وتبويب عبد الواحد محمد النجار سنة الشهابي، كتابخ وتبويب عبد الواحد محمد النجار سنة الالميادي القاسديع الإسلامي الدكتور عبد الهادي الفضلي ص ٤٨-٥٠.
  - (٩٥) وسائل الشيعة –الحرالعاملي– ج ١٩ ص ٣١٧.
  - (٩٦) وسائل الشيعة –الحرالعاملي– ج ١٧ ص ١٤٤.
    - (٩٧) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٢ ص١٤٩.
      - (٩٨) الكافي -الشيخ الكليني- ج١ -ص ٣٣٠.
  - (٩٩) الوسائل- الحر العاملي- ج ٢٧- ص ١٣١- رقم ٣٣٤٠١.
- (١٠٠) شـبكة المعارف الإسلامية/ almaaref.org/نــور الأسبوع/ســنة المعارف الإسلامية/ العســكري s-بتصرف.
  - (١٠١) ديوان شعراء الحسين عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ.
- (۱۰۲) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ الشيخ محمد الهندداوي ٤ ص ٥٥ ٥٥.
  - (١٠٣) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٤٣ ص ٦٥.

- (١٠٤) الروم/٧.
- (١٠٥) الحجرات/١٢.
- (١٠٦) تفسير البحر المحيط -السيد حيدر الأملى-ج ١ / ٢٠٣.
  - (١٠٧) التفسير الصافي -الفيض الكاشاني- ج١ ص ٣١.
- (١٠٨) بحـار الأنوار-المجلسي-ج ٤٣ -ص ١٥، ومستدرك سفينة البحار-ج ٩ -ص ١٩٨.
  - (١٠٩) الكافى -الشيخ الكلينى-ج ١ -ص ٤٤.
- (١١٠) بحـار الأنوار-المجلسي-ج ٤٣ -ص ١٥، ومستدرك سفينة البحـار-ج ٩ -ص ١٩٨.
  - (۱۱۱)القدر/۲.
- (١١٢) الأسرار الفاطمية الشيخ محمد فاضل المسعودي-ص ٣٩٦.
  - (۱۱۳) القارعة/٣.
    - (١١٤)الحاقة/٣.
- (١١٥) مركز الأبحاث العقائدية / aqaed.com الأسئلة العقائدية / فاطمة الزهراء (عَلَيْهَا السَّلَمُ) / معنى السرالمستودع فيها (٣).
  - (١١٦)القدر/١.
- (١١٧) الأسرار الفاطمية الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص٢٧٠ بتصرف.
  - (11A) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج27 ص107 .

- (۱۱۹) صحيح الترمذي : ۲ / ۳۰۷.
- (١٢٠) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٣١ ص ١٥٥.
- (١٢١) موسوعة أحاديث أهل البيت (ع) -الشيخ هادي النجفي-ج١-ص١٩١.
  - (۱۲۲) الشعراء/۱۹۳–۱۹۶.
    - (۱۲۳) الشوري/۵۲.
      - (١٢٤) الحشر/١١.
      - (١٢٥) الدخان/٣.
  - (١٢٦) الشعراء/١٩٣–١٩٤.
    - (١٢٧)القدر/١.
- (۱۲۸) موقع العلامة منير الخباز/almoneer.org/المكتبة الصوتية والمرئية المسارك عام ۱۲۹/ والمرئية شهر رمضان المبارك رمضان المبارك عام ۱۲۹/ فاطمة ليلة القدر(ج۳)-بتصرف.
  - (۱۲۹) الدخان/۳-٤.
- (١٣٠) الأسرار الفاطمية الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص ٣٧٠.
- (١٣١) رواه الحاكم في المستدرك ج٣ ص١٥٤، ثم قال هذا حديث صحيح الإستناد، ورواه أيضاً الهيثمي في (مجمع الزوائد ج٩ ص ١٠٠) وقال رواه الطبراني وإستناده حسن.
  - (۱۳۲) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج ٤٣ –ص ١٢.

(١٣٣) الأحزاب/٣٣.

(١٣٤) الأسرار الفاطمية -الشيخ محمد فاضل المسعودي-ص ٣٧١.

(١٣٥) الدخان/٣.

(١٣٦) الكوثر/١.

(١٣٧) الكافي-الكليني-ج ٣ -ص ٣٤٣.

(١٣٨) تفسير أطيب البيان –السيد عبد الحسين الطيب – ١٢ / ١٣٨ ذيلُ الآيةِ ٣ مِن سورةِ الجن.

(۱۳۹) آل عمران/۲۶.

(١٤٠) موقع العلامــة منيــرالخباز/almoneer.org/المكتبــة الصوتيــة والمرئيــة/ شــهررمضـان المبـارك/رمضـان المبـارك عــام ١٤٢٩/ فاطمــة ليلــة القدر(ج٣)-بتصــرف.

(١٤١) الدخان/٤.

(١٤٢) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٢٥ – ص ٩٩.

(١٤٣) تفسير أطيب البيان –السيد عبد الحسين الطيب – ٢٦ / ١٤٣ ذيلُ الآيَةِ ٣ مِن سورةِ الجن .

(١٤٤) مركـــز الرصـــد العقائـــدي/ alrasd.net / الأســئلة والأجوبة/تــراث اســـلامــر/ولولا فاطمـــة لمــا خلقتكمــا.

(١٤٥) الملك/٦.

(١٤٦) النحل/١٢.

- (١٤٧) الذاريات/٥٦.
- (١٤٨) الحاقة/١٤٨.
  - (١٤٩) طه/١٠٥.
- (١٥٠) الانشقاق/١.
  - (۱۵۱) التكوير/۲.
- (١٥٢) الأسرار الفاطمية -الشيخ محمد فاضل المسعودي-الصفحة ٣٣٦-٢٣٤.
  - (١٥٣) المائدة/٣.
  - (١٥٤) النحل/٨٩.
    - (١٥٥) القدر/٤.
  - (١٥١) وفاة الصديقة–عبد الرزاق المقرم– ص ٦٣.
- (١٥٨) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ الشيخ الهنداوي ج٤ ص٧٢ ٧٤.
  - (١٥٩) الأنعام/ ١٠٣.
- (١٦٠) شـــبكة الألوكـــة/ alukah.net/ آفـــاق الشـــريعة / دراســـات شــبهات، ردود)/ شــرعية / عقيــدة وتوحيــد / الإلحــاد (تعريــف، شــبهات، ردود)/ الـــرد العلمــــى علــــى مـــن ينكـــر وجـــود الله-بتصـــرف.
- (١٦١) جامعة هـ ل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ / qi.ude.uba / كلية العلوم

الإسلامية المحاضرات الإلكترونية محاضرات عامة العقائد محاضرات العقائد محاضرات العقائد محاضرات العقائد محاضرات العقائد - المحاضرة ١٣- الله لا يُرى/للسيد فاضل الحسيني الميلاني، بتصرف.

- (١٦٢) الكافي الشيخ الكليني ج ١ ص١٧٠.
- (١٦٤) حـــوار ســاخن عــن الإلحـاد- هـادي المدرســي- ص ١٠١-١٠١- بتصـــرف.
  - (١٦٥) زاد المبلّغات-مياسة شبع-ج٣-اثبات وجود الله.
  - (١٦٦) في رحاب العقيدة، شبكة المعارف الإسلامية، ص ٦٠.
- (١٦٧) هـل تحـب معرفـة الله للسـيد محمد الحسـيني الشـيرازي ص١٦-٢٣.
- (١٦٨) مركز الأبحاث العقائدية/aqaed.com/الأسئلة العقائدية/ رؤية الله عَزَّوَجَلَّ.
- (١٦٩) أوائــل المقـالات- الشــيخ المفيـد: قــول ٢٥: القــول فــي نفــي الرؤيــة علــى الله تعالــى بالأبصـار، ص٥٧.
- (١٧٠) الإبانـــة أبـــو الحســـن الأشــعري: بـــاب فـــي إبانـــة قـــول أهل الحق والســـــنّـة، ص ١٧.
  - (۱۷۱) الأنعام/ ۱۰۳.
- - (١٧٣) الأعراف/١٤٣.

الهوامش

(۱۷۶)م.ن.

(۱۷۵) انظر: التبيان، الشيخ الطوسي: ج ٤، تفسير آية ١٤٣ من سورة الأعراف، ص ٥٣٦.

(١٧٦) انظر: قواعد المرام، ميثم البحراني: القاعدة الرابعة، الركن الثاني، البحث العاشر، ص ٧٧.

(۱۷۷) التوحيد عند مذهب أهل البيت -علاء الحسّـون - ص ۱۲۱- ۱۲۷.

(۱۷۸) التوحيد- الشيخ الصدوق- باب I - J = I - I

(۱۷۹) المصدر السابق: باب ۲- ح ۳۶- ص ۷۱.

(١٨٠) نهج البلاغة- الشريف الرضى: خطبة ١٨٥- ص ٣٦٠.

(۱۸۱) الأمالي - الشيخ الصدوق - ص ۷۰۸.

(۱۸۲) الأنعام/١٠٣.

(۱۸۳) طه/۱۱۰.

(۱۸٤) الشوري/۱۱.

(١٨٥) الكافي-الشيخ الكليني-ج ١- كتاب التوحيد، باب في إبطال الرؤية، ح ١- ص ٩٦.

(۱۸۱) الأمثــل فــي تفسـيركتـاب الله المنــزل - الشــيخ ناصــر مــكارم الشــيزل - ع - ص١٤٤.

(۱۸۷) فاطر/۱۵۸

(۱۸۸) معرفة الله-على الكوراني العاملي-ص٥٦-٤٧.

- (١٨٩) جامعــة أهــل البيــت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ / labu.edu.i / كليــة العلــوم الإســلامية المحاضــرات الإلكترونيــة محاضــرات عامــة العقائــد محاضــرات العقائــد المحاضــرة ١٤ المحســوس هــو الجســم/ للســيد فاضــل الحســيني الميلانــي، بتصرف.
- (١٩٠) كتاب هل تحب معرفة الله للسيد محمد الحسيني الشيرازي ص٤٣. للأستاذ التكامل في الإسلام) ج١.. للأستاذ أحمد أمين.
  - (١٩١) النجم/١١.
  - (۱۹۲) التوحيد-الشيخ الصدوق:  $\gamma = 10^{-1}$  التوحيد
    - (١٩٣) نهج البلاغة / من الخطبة ١٧٧.
      - (١٩٤) الأنعام/١٠٣.
      - (١٩٥) الأعراف/١٤٣.
        - (١٩٦) الشوري/١١.
- (١٩٧) التوحيد عند مذهب أهل البيت علاء الحسّون-ج الحسراك.
- (١٩٨) مركز الأبحاث العقائدية / aqaed.com/الأسئلة العقائدية/ رؤية الله عزوجل/كيفية الرؤية القلبية-بتصرف.
- (١٩٩) الإبانــة عــن أصــول الديانــة، أبــو الحســن الأشــعري: بــاب الــكلام فــي إثبــات رؤيــة الله تعالــى بالأبصــار فـــى الآخــرة، ص ٢٦.
- (٢٠٠) التوحيد عند مذهب أهل البيت -علاء الحسّون-ج١ -ص ١٢٩.
  - (۲۰۱) القيامة/۲۲– ۲۳.

(٢٠٢) رد ف\_\_\_ الصحاح للجوهري: ٢ / ٨٣٠: "النظر: تأمّل الشيع بالعين".

- (٢٠٣) ورد في الصحاح للجوهري: ٢ / ٨٣٠: «النظر: تأمّل الشيع بالعين».
  - (۲۰٤) التوحيد الشيخ الصدوق باب ۸ ، ح ۱۹ ص ۱۱۳.
  - (٢٠٥) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٣٦ ص ٤٠٦.
  - (٢٠٦) الوافي- الفيض الكاشاني- ج١- ص٨٤-نقلاً عن (الكافي).
    - (٢٠٧) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٤٣ -ص ١٥.
      - (۲۰۸) الحديد/۱۲.
    - (٢٠٩) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٤٣ ص ١٦.
- (٢١٠) أخبار الأُول وآثار الحول لأحمد بن يوسف الدمشقي، نقطلاً عن كتاب: شرح إحقاق الحق السيد المرعشي ج ١٠ ص ١٤٤.
  - (٢١١) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٤٣ ص ٥٤.
  - (٢١٢) وفاة الصديقة الزهراء–السيد عبد الرزاق المقرم ص ١٠٣.
- (٢١٣) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ الشيخ الهنداوي ج٤ ص٧٤ ٧٤.
- (٢١٤) وفاة الصديقة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ عبد الرزاق المقرم- صحداد.
- (٢١٥) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ -الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الهنداوي ص ٧٨ ٧٩.

- (٢١٦) مقاتــل الطالبييــن: ٦٩، المناقــب لابــن المغازلــي: ٣٤٠ ح ٣٩٠، أســد الغابــة: ٥ / ٥٢٠، الاســتيعاب: ٤ / ٣٨٠، تهذيب التهذيــب: ١٢ / ٤٤٠.
- (٢١٨) الأسرار الفاطمية -الشيخ محمد فاضل المسعودي-ص ٢٧١.
  - (٢١٩) صحيح الجامع: ٣٩٥٤.
    - (۱۲۰) كنزالعمال ۱۳:۳۷۷۲۱.
  - (۲۲۱) مستدرك الحاكم ۱ : ۸۹۹ و ۳ : ۱٦٥.
- (۲۲۲) مناقب ابن شهراً شوب ۳ : ۳۳۵. ومقتل الحسين عَلَيْهِ السَّلَمُ / الخوارزمين ا : 17.
  - (۲۲۳) مستدرك الحاكم ۳: ۱۵۱.
- (٢٢٤) مقتل الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ الخوارزمي ١: ١١. وذخائر العقبل . ١٣٠.
  - (۲۲۵) آل عمران/۳۱.
    - (٢١٦) البقرة/٢٣٦.
  - (٢٢٧) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج ٧١ ص ٤٩.
    - (۲۲۸) البدء والتاريخ -المقدسي- ۵: ۲۰.
  - (۲۲۹) صحیح مسلم- ۳ ۱۵۱۸ | ۱۰۷ کتاب الجهاد والسیر.
    - (۲۳۰) صحیح مسلم- ۳ ۱۵۱۱ | ۱۰۱ کتاب الجهاد والسیر.

- (371) المعجه م الكبير 37-371 | 390 و 390 . ومستدرك الحاكه 300 د 300 .
  - (۱۳۲) مجمع الزوائد ۱۰: ۳۱۲.
- (۲۳۳) مناقب ابن شهر آشوب ۳ -ص ۳۳۳. وبحار الأنوار-ج ٤٣ -ص ۲۳۳. وبحار الأنوار-ج ٤٣ -ص ۶۳.
- (٢٣٤) سيدة النساء فاطمة الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ –علي موسى الكعبى ص٣٧–٣٨.
  - (٢٣٥) بحار الأنوار -العلامة المجلسى- ج ٤٣ ص ١٨١.
    - (٢٣٦) البقرة/٢٦١.
  - (۱۳۷) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ۱ ص ۵۱۸.
  - (۲۳۸) رواه الترمذي (۳۷۷۵) وابن ماجه (۱۲۱) وأحمد (۱۷۱۱۱).
- (٢٣٩) الأسرار الفاطمية –الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص٢٧٢–٢٧٢.
  - (٢٤٠) الأحزاب/٦.
  - (٢٤١) الأحزاب/٥٣.
  - (۱۲۲) انظر تفسير الميزان-السيد الطباطبائي- ج١١ ص١٧٧.
    - (٢٤٣) الأحزاب/٢٩–٣١.
    - (٢٤٤) الميزان-السيد الطبأطبائي- ج١٦ -ص٣٨.
- (٢٤٥) مركـــزالأبحــاث العقائدية/aqaed.com/الأســئلة العقائديــة/ أمهـات المؤمنين/معنـــي هــذا اللقــب وهــل فيــه ميــزة تفضيل؟

- (٢٤٦) الأحزاب/٦.
- (۲٤۷) الأحزاب/۳۲.
- (٢٤٨) الأحزاب/٣٣.
  - (٢٤٩) التحريم/٤.
  - (۲۵۰) التحريم/۵.
- (٢٥١) مركز الأبحاث العقائدية / aqaed.com/الأسئلة العقائدية / عائشة بنت أبي بكر صفة أمومة المؤمنين لا تعني العصمة من دخول النار.
  - (۲۵۲) التحريم/۱.
- (٢٥٣) الأسرار الفاطمية -الشيخ محمد فاضل المسعودي-ص ٢٧٦.
  - (٢٥٤) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٤٣– ص١٦.
    - (۲۵۵) طه/۸۱.
  - (٢٥٦) بحار الأنوار -العلامة المجلسى- ج ٣٦- ص ١١.
  - (٢٥٧) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج $^{17}$  ص $^{1}$ 
    - (۲۵۸) الأحزاب/ ۳۳.
- (٢٥٩) دلائــل الامامـــة -محمــد بــن جريــر الطبــري (الشــيعي) ص ١٠٦.
  - (۲۱۰) آل عمران/۳۱.
- (٢٦١) مركز الأبحاث العقائدية / aqaed.com /الأسئلة العقائدية

فاطمـــة الزهــراء عَلَيْهَا السَّلَامُ -بكاؤهـا (عَلَيْهَا السَّلَامُ) علـــى أبيهـا (صلى الله عليــه وآلــه).

- (۲۱۲) نعشه أي: رفعه.
- (٢٦٣) بحار الأنوار -العلامة المجلسي- ج ١- ص٣.
  - (۲۱٤) هـود/۱۱۳.
- (٢٦٥) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ١- ص ٩٣٢.
- (٢٦٦) البحار- العلامـــة المجلســـي -ج٤٣- ص١٩٢، عـــن (روضـــة الواعظيـــن) للفتـــال النيســـابوري.
- (٢٦٧) مركز الأبحاث العقائدية / aqaed.com الأسئلة العقائدية / فاطمة الزهراء عَلَيْهِ السَّلَمُ السرفي دفنها ليك وإخفاء قبرها (عَلَيْكَا)
- (٢٦٨) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الهنداوي ص ٨١.
- (٢٦٩) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الشيخ الهنداوي ص ٧١ ٧٧.
  - (۲۷۰) ديوان الشيخ صالح الكواز.
- (۲۷۱) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِم ّالسَّلَامُ الشيخ الهنداوي ج٤ ص٥٩ ١٠.
  - (۲۷۲) الحجرات/۱۱.
- (۲۷۳) الشيخ حسن الصفّار/saffar.org/دروس/من نور القرآن/ الغيبة وآثارها على المجتمع.

- (٢٧٤) شبكة الألوكة/alukah.net/ المواقع الشخصية/ مواقع المشايخ والعلماء/ د. طالب بن عمر بن حيدرة الكثيري/ خطب منبرية الغيبة فاكهة المجالس المحرمة (١) بتصرف.
- (٢٧٥) الشيخ حسن الصفّار/saffar.org/دروس/من نور القرآن/ –الغيبة وآثارها على المجتمع-بتصرف.
  - (٢٧٦) منهاج الصالحين -السيد السيستاني- ج ١- ص ١٧.
  - (۲۷۷) جامع السعادات -محمد مهدي النراقي- ج ۱- ص١١٦.
- (۲۷۸) الذنوب الكبيرة -عبد الحسين دستغيب- ج١-ص١٦٩-٢٧٠ بتصر ف .
  - (۲۷۹) المحجة البيضاء-المجلد ٥-صفحة ٢٥٦.
  - (۲۸۰) منهاج الصالحين –السيد السيستاني– ج ۱– ص۱۷.
  - (۲۸۱) صحيح مسلم. باب تحريم الغيبة، ص۱۳۹۷، حديث۲۵۸۹.
    - (۲۸۲) ميزان الحكمة –محمد الريشهري– ج ۱– ص٣١٤.
      - (٢٨٣) الكافي -الشيخ الكليني- ج ١- ص ١٣٨.
      - (١٨٤) بحار الأنوار –العلامة المجلسي ج 15 ص 10.
        - (٢٨٥) الحجرات/١١.
      - (٢٨٦) مجمع البيان-الشيخ الطبرسي- ج ٩- ص ١٣٦.
- (٢٨٧) عقاب الأعمال: ٣٣٥، (باب مجمع عقوبات الأعمال)، والوسائل ٨: ١١٨، الباب ١٦٤ من أبواب أحكام العشرة، الحديث آ.

- (٢٨٨) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/الغيبة-سوال رقم(٧).
- (٢٨٩) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/الغيبة-سوال رقم (٣).
- (۲۹۰) الأمثــل فــي تفســيركتـاب الله المنــزل -الشــيخ ناصــر مــكارم الشــيرازي ج ۱۱ ـ ص ۵۵۱.
  - (۱۹۱) الذنوب الكبيرة- دستغيب- جا- ص١٦٤.
    - (۲۹۲) آل عمران/۳۰.
    - (۲۹۳) الكهف/٤٩.
  - (٢٩٤) جامع أحاديث الشيعة -السيد البروجردي- ج ١٦- ص ٣٦٦.
- (٢٩٥) بحـوث أخلاقيـة مـن الأربعـون حديثـاً -سلسـلة المعـارف الإسـلامية -ص١٩٨.
  - (۱۹۱) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ١٣٢٩.
    - (۲۹۷)م.ن.
- (٣٠٠) الأمثــل فــي تفسـيركتـاب الله المنــزل -الشــيخ ناصــر مــكارم الشــيرازي- ج ١٦- ص ٥٥١.
  - (٣٠١) غرر الحكم: ٢٧٢٤، ١٦٣٢.
- (٣٠٢) بحـوث أخلاقيـة مـن الأربعـون حديثاً-سلسـلة المعـارف الإسـلامية-ص١٠٤.

- (٣٠٣) البحار-المجلسي-ج ٧٥ -ص ١٤٩ / ١١.
- (٣٠٤) الكافى -الشيخ الكلينى- ج ١- ص٣٥٥.
- (٣٠٥) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٧٥ ص ١٧٦.
  - (٣٠٦) غرر الحكم: ١٧١٤.
- (٣٠٧) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ١٣٢٨.
- (٣٠٨) جامع أحاديث الشيعة -السيد البروجردي- ج ٩- ص ١٩٢.
  - (٣٠٩) بحار الأنوار -العلامة المجلسى- ج ٩٣- ص ١٩٣.
- (٣١٠) جامع أحاديث الشيعة -السيد البروجردي- ج ١–ص ١٨١-١٨١.
  - (٣١١) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ٢٣١٨.
    - (۳۱۲) فصّلت/۲۱.
  - (٣١٣) ميزان الحكمة -محمد الريشهرى- ج٣- ص٢٣٠٠.
    - (٣١٤) بحار الأنوار-المجلسى- ج ٧٣- ص٣٦٧.
    - (٣١٥) بحار الأنوار-المجلسي-ج ٧٣- ص ٣٣٤.
  - (٣١٦) منهاج الصالحين –السيد السيستاني– ج ۱– ص ١٧.
- (٣١٧) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/الغيبة-سوال رقم(۱).
  - (٣١٨) المحجة البيضاء-الفيض الكاشاني-ج٥- ص٥١.
    - (٣١٩) مستدرك الوسائل –الميرزا النوري– ج ٩– ص ١٢٦.

- وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج $\Lambda$  ص ٥٩٨.
- (٣٢١) بحـوث أخلاقيـة مـن الأربعـون حديثاً-سلسـلة المعـارف الإسـلامية-ص١٩٥.
  - (٣٢٢) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج ٧١–ص ١١٣.
  - (٣٢٣) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ٢٣٢٩.
  - (٣٢٤) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ١٣٣٠.
    - (٣٢٥) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٧١ ص ١٦١.
    - (٣٢٦) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٨– ص ٥١–٥٢.
      - (۳۲۷) مناقب ابن شهرآشوب -ج ۲- ص ۹۱.
        - (۳۲۸) معالم الزلفي ص ۲۳۳ باب ۱۰۲.
        - (٣٢٩) عقاب الأعمال -الصدوق- ص ١٠.
        - (٣٣٠) بيت الأحزان للشيخ عباس القمي.
- (٣٣١) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ الشيخ الهنداوي ج٤-ص١٠-١٠.
  - (۳۳۲) رياض المدح والرثاء ص١٨٠.
- (٣٣٣) مجمع مصائب أهل البيت الشيخ الهنداوي ج٤ ص٤٥ ١٤٥.
  - (٣٣٤) بحار الأنوار -العلامة المجلسي- ج ٩٧ ص ٧٨.
    - (٣٣٥) غرر الحكم: ١٠٠٦٥، ١٠٠٦١.
  - (٣٣٦) بحار الأنوار -العلامة المجلسي- ج ٩٧ ص ٧٨.

- (٣٣٧)الويل وادِ سحيق في جهنم.
- (٣٣٨) مستدرك الوسائل الميرزا النوري ج ١٥ ص ١٦٤.
  - (٣٣٩) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ٥٦.
- (٣٤٠) تربيـــة الطفـــل الرؤيـــة الإســــلامية للأصـــول والأســـاليب مركـــز المعـــارف للتأليــف والتحقيـــق–ص١٧٩.
- (٣٤١) كتاب تربية الطفال الرؤية الإسالامية للأصول والأساليب ص١٧١-١٧٢.
  - (٣٤٢) وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج١٥- ١٧١.
  - (٣٤٣) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٦٦ ص ٣٧٦.
    - (٣٤٤) البحار-المجلسي-ج ١٠٤ -ص ٩٩ / ٧٤.
      - (٣٤٥) غرر الحكم: ١٠٤١٩، ١٠٤١٠.
    - (٣٤٦) الدر المنضود السيّد الكلبايكانيّ ج١، ص١٩١.
      - (٣٤٧)زاد المبلغات-مياسة شبع-جا-ص١١١.
    - (٣٤٨) وسائل الشيعة الحرالعاملي ج ١٦ ص ١٤٣.
- (٣٤٩) المسائل المنتخبة -السيد السيستاني- الأمرر (٣٤٩) المعروف والنهي عين المنكر- (مسائلة ١٣١).
- (٣٥٠) صحيح مسلم- كتاب الْفَضَائِلِ بَابُ كَثُرَةٍ حَيَائِهِ ص - حديث رقم ٤٤٠٨.
  - (٣٥١) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ٣ ص ١٢١٣.
    - (٣٥٢) غرر الحكم: ١٠٤١١، ١٠٤١١.

- (٣٥٣) عدّة الداعي ونجاح الساعي، ص٨٧.
- (٣٥٤) موقع بريد الأنباء الإلكتروني/ كتاب وآراء/ جاسم المطوع/ أسلوب ذكى لمعاقبة الأبناء، بتصرف.
  - (٣٥٥) الزمر/٧١.
  - (٣٥١) غير الحكم: ح ١٣١٨ و ح ١٣٢٩.
  - (٣٥٧) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ الصفحة ٥٨.
    - (٣٥٨) مباني تكملة المنهاج- السيد الخوئي-ج١- ص٣٤٠.
      - (٣٥٩) مكارم الأخلاق الشيخ الطبرسي -ص ١١٢.
      - (٣٦٠) تذكرة الفقهاء العلامة الحلى ج ٤ ص ٣٣٥.
- (٣٦١) علامــة البلــوغ فــي الأنثــى إكمـال تسـع سـنين هلاليــة، وفــي الذكــرأحــد الأمــور الثلاثــة: الأول: نبــات الشــعر الخشــن علــي العانــة، ولا اعتبـار بالزغــب والشــعر الضعيـف. الثانــي: خــروج المنــي، ســواء خــرج يقظــة أو نومــا بجمــاع أو احتــلام أو غيرهمــا.

الثالث: إكمال خمس عشرة سنة هلالية على المشهور. المصدر: منهاج الصالحين - السيد السيستاني - ج آ - مسالة ١٠٦٩.

- (٣٦٢) صراط النجاة- جواد بن علي التبريزي ج١- ص٦٥.
- (٣٦٣) المنهـــج الجديـــد فـــي تربيـــة الطفـــل- نشـــرجمعيـــة المعـــارف الإســـلامية الثقافيـــة. نقـــلاً عـــن الاستفتاءات-الســيد علــــى السيســـتانى-ص١٢٥-١٢٦.
  - (٣٦٤) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ -ص ٥٦.

- (٣٦٥) الكافي-الشيخ الكليني- ج٧ -ص١٦٧.
- (٣٦٦) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/الضرب – سؤال رقم(۵).
- (٣٦٧) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/الضرب-سوال رقم(٧و٤).
- (٣٦٨) فتكات/ .fatakat-a.com/ تربية الأطفال/أهمية العقاب الحاسم للأطفال/٢٠٢١-١٠
  - (٣٦٩) البحار-المجلسي-ج ١٠٤ -ص ٩٨ / ١٧.
    - (۳۷۰) الفرقان/۷٤.
  - (٣٧١) وفاة الصديقة –عبد الرزاق المقرم– ص٦١.
- (۳۷۲) مجمع مصائب أهل البيت الشيخ الهنداوي ج٤ ص ٤٩ ٤٥.
  - (٣٧٣) ديوان ميراث المنبر- محمد سعيد المنصوري- ص٣١٣.
- (٣٧٤) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ الشيخ الهنداوي ج٤ ص٤٥ 2٠١.
  - (٣٧٥) الكافي-الشيخ الكليني-ج ٢ -ص ٣٧٥.
- (٣٧٦) موقع النجاح/ annajah.net/أسلوب حياة/دروس الحياة/ هل نستطيع العيش دون صديق؟ -بقلم سامر العلي.
- (٣٧٧) سيكولوجيا/ kenanaonline.com /التحليكات السيكلوجية/ أهمية الصداقة في حياة الإنسان العصري.
  - (۳۷۸) الفرقان/ ۲۸.

- (٣٧٩) نهج البلاغة-الخطبة ٨٦.
- (٣٨٠) التربية الأسرية، نشرجمعية المعارف الإسلامية الثقافية، ص١٨-١٧٧-بتصرف.
- (٣٨١) رياض المسائل-الطباطبائي-ج^ص٥٧١. صراط النجاة-السيد الخوئي-ج٣-ص٨٢٤.
  - (۳۸۲) ویکی شیعة/ wikishia.net/ البدعة.
  - (٣٨٣) وسائل الشيعة الحرالعاملي ج ١٦ ص ٢٧٢.
    - (٣٨٤) بحار الأنوار- المجلسي-ج٧١-ص١٩٦/ح٢٩.
- (٣٨٥) البدعـــة مفهومهــا وحدودهــا مركـــز الرســالة الصفحة ٢٤، نقــلاً عــن كنــزالعمــال، لعــلاء الديــن الهنــدي ١١: ١٨٤ / ٢١٦٤٤.
  - (٣٨٦) مستدرك سفينة البحار الشاهرودي ج ١٠ ص٤٧٥.
    - (٣٨٧) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ١٥ ص ١٣١.
      - (٣٨٨) غرر الحكم: ١٠٦٠١.
      - (٣٨٩) بحار الأنوار-المجلسى- ج٧١- ص١٩١.
        - (۳۹۰) الفرقان/۲۸–۲۹.
      - (۳۹۱) بحار الأنوار-المجلسي- ج۷۱- ص۱۹۸.
      - (۳۹۲) بحار الأنوار-المجلسى-ج ۷۱- ص ۱۷۸.
        - (۳۹۳) آل عمران/۱۲۰.
  - (٣٩٤) المحجة البيضاء-الفيض الكاشاني- ج٣- ص٣٩٤.

- - (٣٩٦) بحار الأنوار-المجلسي- ج٧٥-ص٢٦٩.
    - (٣٩٧) غرر الحكم: ص٤٣٣.
      - (۳۹۸) الأنعام/ ٦٨.
  - (٣٩٩) ميزان الحكمة الريشهري ج ٤ ص ٢٨٣٩.
- (٤٠٠) راجع المحاضرة بعنوان الحرية بين الانضباط والانفطات -ج١.
  - (٤٠١) بحار الأنوار-المجلسي- ج٧١- ص١٩٧.
  - (٤٠٢) بحار الأنوار-المجلسي- ج٧١- ص١٩٥.
- (٤٠٣) الأخـلاق فـي القرآن-آيـة الله مـكارم الشيرازي- ج١- ص١٤١-بتصـرف.
  - (٤٠٤) غرر الحكم: ح ٥٧٠١.
  - (٤٠٥) نهج البلاغة: الحكمة ١٥٩.
  - (٤٠٦) بحار الأنوار-المجلسي- ج٧١- ص ١٨١.
  - (٤٠٧) آية الوصايا العشر-الشيخ أكرم بركات- ص١٠٥ بتصرف.
    - (٤٠٨) أمالي الطوسي- ح ٦ ١٠٩.
      - (٤٠٩) نهج البلاغة: ٤٩٤.
- (٤١٠) موسوعة أحاديث أهل البيت ع-هادي النجفي- ج ٦-

الهوامش ......الهوامش المعاملة المعاملة

ص٤٠.

- (٤١١) ميزان الحكمة-الريشهري- ج ١٥٨٩.
  - (٤١٢) غرر الحكم: ١٩٠٤، ٢٠٧٨.
    - (٤١٣) غرر الحكم: ١١٤١.
  - (٤١٤) غرر الحكم: ٥٨٣٧– ١٤٨٥.
  - (٤١٥) البحار-المجلسي-ج ٧٤ -ص١٩١ / ٥.
    - (٤١٦) غرر الحكم: ١٠٢٥٧.
- (٤١٧) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ –ص ٤٧.
  - (٤١٨) البحار -المجلسي-ج ٧٤ –ص ١٧٩ / ٢٢.
    - (٤١٩) بحار الأنوار-المجلسي- ج٧١- ص١٨٠.
  - (٤٢٠) ميزان الحكمة الريشهري ج ٢ ص ١٥٩٠.
    - (۱۲۱) ميزان الحكمة-الريشهرى-ج ١ ص١١٠٣.
- (٢٢٢) آيــــة الوصايـــا العشـــر- الشـــيخ أكـــرم بـــركات ص١٠١-بتصـــرف.
  - (٤٢٣) بحار الأنوار المجلسي -ج ٧٣ -ص١٦٩.
    - (٤١٤) غرر الحكم: ١٢١٤، ١٧٤٢.
  - (٤٢٥) البحار-المجلسي-ج ٧٨ -ص ١٣٩ / ٤.

(٤٢٦) الدكتورجاسم المطوع/drjasem.com/ مقالات/ كيف نجعل المراهقة صداقة (٧) أفكار في التعامل مع الصديق المتسلط.

- (٤٢٧) الزخرف/٧٨.
- (٤٢٨) مصادقة الإخوان -الشيخ الصدوق-ج١-ص٨٢.
- (٤٢٩) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٧١ ص ١٨٢.
- (٤٣٠) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٧٤ ص ٨٤.
  - (٤٣١) الكافي الشيخ الكليني ج ١ ص ١١.
  - (٤٣٢) الأنوار البهية الشيخ عباس القمى ص ١٦١.
- (٤٣٣) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ١٥ ص ١٦١.
- (٤٣٤) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص٤٨٦.
- (٤٣٥) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ٤٠١.
- (٤٣٦) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ٤٠٢.
  - (٤٣٧) غرر الحكم: ١٦٦٥ ١٦٦٩.
  - (٤٣٨) غرر الحكم: ١٧٤، ١٦٦٩.
    - (٤٣٩) غرر الحكم: ٤٦.
- (٤٤٠) ميراث المنبر. حياة الإمام موسى بن جعفر للقرشي.
- (٤٤١) مجمع مصائب أهل البيت الله-الشيخ الهنداوي-ج٤-ص٤٠٦.

- (١٤٤) الأنـــوار القدسية ديـوان الشيخ محمد حسين الاصفهانـــي.
- (٤٤٣) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ الشيخ المنافق المنافق
  - (٤٤٤) غرر الحكم: ٥٤٤٩.
    - (٤٤٥) الشمس/٩.
      - (٤٤٦) الأعلى/١٤.
  - (٤٤٧) لسان العرب-ابن منظور -ج٣ -ص٣٦.
- (٤٤٨) الشيخ حسن الصفار/saffar.org/ خطب الجمعة النصيّات أن العالم.
  - (٤٤٩) كتاب لؤلؤة العفاف محمود أكبرى ص٩.
  - مستدرك الوسائل-حسين النوري- ج11-05) مستدرك الوسائل
    - (٤٥١) النور/٣٣.
    - (٤٥٢) النور/ ٦٠.
    - (٤٥٣) ميزان الحكمة –الريشهري –ج٣ –ص٢٠٠٩.
      - (٤٥٤) غرر الحكم: ٧٣٠١.
  - (٤٥٥) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ٢ الصفحة ١١٥١.
    - (۲۵۱) م.ن.
    - (٤٥٧) التوبة/١٠٣.

- (٤٥٨) الشيخ حسن الصفار/saffar.org/ خطب الجمعة النصيّات أركاة العلم.
  - (٤٥٩) غرر الحكم: ٨٧٦.
- (٤٦٠) مضمونه مروي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ. المصدر: بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ١٧ الصفحة ٦٥.
  - (٤٦١) جامع أحاديث الشيعة السيد البروجردي ج ٢٠ ص ٢٧٩.
    - (١٦٤) مستدرك الوسائل المحدّث النوري ج٧ ١٨٨.
      - (٤٦٣) البحار-المجلسي-ج ٩٦ -ص ١٤ / ٢٧.
- (٤٦٤) الشيخ حسن الصفار/saffar.org/ خطب الجمعة النصيّات أركاة العلم.
  - (٤٦٥) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ١١٥١.
  - (٤٦٦) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ١١٤٨.
  - (٤٦٧) من لا يحضره الفقيه الشيخ الصدوق ج ٣ ص ٣٩٠.
    - (٤٦٨) وسائل الشيعة (آل البيت) الحرالعاملي ج ٢٠ ص٥٠.
      - (٤٦٩) نزهة الناظر و تنبيه الخاطر- حسين الحلوان- ص١٤٥.
        - (٤٧٠) الأعراف/٣٢.
        - (٤٧١) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج  $\Lambda$  ص  $\Lambda$ 0.
      - (٤٧٢) الجامع الصغير جلال الدين السيوطي ج ١ ص١٨٤.
- (٤٧٣) ننصــح بمراجعــة المحاضــرة المعنونــة (أهــداف الحجــاب)

- فـــى كتــاب (زاد المبلغـات) -مياســـة شــبع ج١- ص٧٨.
  - (٤٧٤) الحجاب مركز المعارف للتأليف والتحقيق ص ٥٤.
    - (٤٧٥) الأعراف/٢٦.
    - (٤٧٦) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ٤١٦.
      - (٤٧٧) غرر الحكم: ٤٧٤٨ .
    - (۵۷۸) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ۱ ص ٤١٦.
      - (٤٧٩)م.ن.
      - (۲۸۰)م.ن.
      - (۱۸۱)م.ن.
      - (٤٨٢) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج  $\Lambda$ 2 ص
- (٤٨٣) موقع السراج/ alseraj.net /المحاضرات/ الجميلة والمليحة للشيخ حبيب الكاظمي.
  - (٤٨٤) بحار الأنوار-المجلسي ج ١٠٠ ص ١٤٥.
- (٤٨٥) النجاح/ annajah.net/ أسلوب حياة/الجمال والعنايلة الشخصية/هوس عمليات التجميل.
- (٤٨٦) النجاح/ annajah.net/ اسطوب حياة/الجمال والعنايسة الشخصية/العناية بالبشرة لماذا تضع النساء المكياج؟ رأي العلم فصى هوس المكياج- بتصرف.
- (٤٨٧) النجاح/ annajah.net/ أسلوب حياة/الجمال والعنايلة الشخصية/هوس عمليات التجميل- بتصرف.

- (۲۸۸) تجمیلی / tajmeeli.com/ما هی أضرار ومخاطر عملیات التجمیل وکیف تتجنبها؟ – بقلم Dr. Ghofran Habeeb
  - (٤٨٩) الكافي الشيخ الكليني ج ٥ ص ٥٠٨.
    - (٤٩٠) النور/٣١.
- (٤٩١) المجيب/ almojib.com/ جامعة النجف الحوزوية الإلكترونية النسوية حسب رأي السيد السيستاني ما حكم توريد الشفه ونفخها.
- (۱۹۲) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/ العدسات اللاصقة. (۱۹۳) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/ الوشم-سؤال رقم (۸).
- (٤٩٤) إذا لا يمكنها إزالته فوجب عليها الجمع بين الوضوء أو الغُسل والتيمّم.
- (٤٩٥) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/ الصلاة/ مكياج المرأة-سؤال رقم (١٣).
- (٤٩٦) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/ الصلاة/ مكياج المرأة – سؤال رقم (٩).
- (٤٩٧) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/ الصلاة/مكياج المرأة - سؤال رقم (١٢).
  - (٤٩٨) من لا يحضره الفقيه الشيخ الصدوق ج ١ ص٥٨.
    - (٤٩٩) الواقعة/٧٩.
- (۵۰۰) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/

- الاستفتاءات/عمليات التجميل سوّال رقم (۵).
  - (٥٠١) م. ن- سـؤال رقـم (٥).
- (۵۰۲) النجاح/ annajah.net/ أسطوب حياة/الجمال والعنايسة الشحصية/هوس عمليات التجميال بتصرف.
  - (٥٠٣) الأحزاب/٣٣.
  - (٥٠٤) الحجرات/١٣.
- (٥٠٥) الهجوم على بيت فاطمة عبد الزهراء مهدي ص١٢٤.
- (٥٠٦) القصيدة للشاعر السيد محمد بن السيد مهدي القزويني.
  - (۵۰۷) للشاعر عبدالله مراد الكربلائي.
- (۵۰۸) شعراء أهل البيت/ الموسوعة الشعرية/حسب السدول الحالية/شعراء العراق/أبو رضا السماوي.
  - (٥٠٩) عيون الحكم و المواعظ: ٩٦.
  - (۵۱۰) تفسير الميزان –السيد الطباطبائي– ج ۹ ص ۱۱۳.
- (٥١١) النجاح/ annajah.net / الأسرة والمجتمع/ العلاقات الزوجية/ الطلق/ الخيانة: أنواعها، وآثارها، وكيف نتجاوزهذه التجرية القاسية -بتصرف.
  - (۵۱۲) النساء/۱۱.
  - (٥١٣) من وحى القرآن-سيد ﷺ فضل الله- ج٧ -ص١٦٧.

- (۵۱٤) النساء/۳٤.
- (٥١٥) الأمثــل فــي تفسـيركتـاب الله المنــزل الشــيخ ناصــر مــكارم الشــيزازي ج ٣ الصفحــة ٢١٩ بتصــرف.
  - (۵۱۱) الكافي -الشيخ الكليني- ج ۵ -ص۳۲۷.
    - (۱۷م)م.ن.
    - (۵۱۸)م.ن.
    - (٥١٩)الكافي- الكليني- ج٧-ص٤٠٧.
  - (٥٢٠) نهج البلاغة، (تحقيق الصّالح)، ص ٢٦٦.
    - (٥٢١) مكارم الأخلاق / -الطبرسي-ص٢٠٠.
  - (٥٢٢) وسائل الشيعة (الإسلامية) -الحر العاملي- ج ١٤ ص ١١٧.
    - (377) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج77 ص
      - (۵۲٤) يوسف/ ۵۱–۵۲.
      - (070) وسائل الشيعة –الحر العاملي ج (070)
        - (۵۲۱) عوالي اللآلي- ج ۱ –ص ۱۶۱–رقم ۳۹۱ .
          - (۵۲۷) الإسراء/۳۲.
            - (۵۲۸) النساء/۳.
- (٥٢٩) منهاج الصالحين-السيد السيستاني- ج٣-كتاب النكاح-مسائلة٣٣٣.

- (۵۳۰) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣ ص١٤١٦.
- (۵۳۱) موقع بينات/ bayynat.org.lb/ أرشيف السيد / حوارات تربوية / أرشيف السيد العام ۲۰۰۰ رأي المرجع أرشيف السيد حوارات تربوية مقابلات العام ۲۰۰۰ رأي المرجع فضل الله حول الخيانة الزّوجيّة والشّرف والتعدّديّة.
  - (۵۳۲) من لا يحضره الفقيه -الشيخ الصدوق- ج ٣ ص ٤٤٤.
    - (۵۳۳)النساء/۳٤.
- (۵۳۷) مجله الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ / darolzahra.com/ العدد ۱٤٠ تروير (۵۳۷) مجله النهراء / سلوني قبل أن تفقدوني.
- (۵۳۵) مجلـــة النهـــار الإلكترونيـــة/ annaharkw.com/ ١٢ أكتوبـــر ٢٠٠٨ رقـــم العــدد: ٤٠١/ الخيانـــة الزوجيــة أســـبابها، ومبرراتهـــا.
  - (۵۳۱) الإسراء/۲۲.
  - (۵۳۷) تفسير الأمثل-ناصر مكارم الشيرازي-ج۸ -ص١٦٤.
    - (٥٣٨) البطش: التناول بشدة عند الصولة.
  - (۵۳۹) جامع أحاديث الشيعة -السيد البروجردي- ج١٠ ص ١٧٩.
    - (٥٤٠) صحيح البخاري-٦٦١٢.
      - (٥٤١) الإسراء/٣٦.
      - (١٤٢) النور/٣٠–٣١.
- (٥٤٣) موقع السيد السيستاني/ sistani.org / الاستفتاءات/ التحدّث مصع الأجنبي سوّال رقم (٧).
  - (٤٤٤) النور/٣١.

- (٥٤٥) فصلت/٢١.
- (٥٤٦) المؤمنون/٥.
- (٥٤٧) ويكي شيعة -الموسوعة الإلكترونية لمدرسة أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ.
  - (۵٤۸) بحار الأنوار العلامة المجلسى جV صV المراب
    - (٥٤٩) وسائل الشيعة –الحرالعاملي– ج ١٩ ص ٨١.
- (٥٥٠) النجاح/ annajah.net / الأسرة والمجتمع/ العلاقات الزوجية/ الطلق الخيانة: أنواعها، وآثارها، وكيف نتجاوز هذه التجرية القاسية -بتصرف.
  - (٥٥١) جامع أحاديث الشيعة -السيد البروجردي- ج ٢٥ ص ٢٢١.
    - (٥٥٢) الكافى -الشيخ الكليني- ج ٥ ص١٣٣.
    - (۵۵۳) الكافى -الشيخ الكليني- ج ٥ ص ٥٤٣.
      - (۵۵٤)م.ن.
    - (۵۵۵) وسائل الشيعة –الحرالعاملي– ج ١٦ ص ٢٧٣.
    - (٥٥٦) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ١ -ص ١١٦٤.
      - (00V) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج(00V)
    - (۵۵۸) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٧٣ ص ٣٦٦.
- (۵۵۹) ميــــزان الحكمــــة -محمـــد الريشـــهري- ج ۱ ص ۸۳۱. (۵۱۰) تاريخ الطبري-الطبري- ج ٤- ص ٤٩٥.

- (٥٦١) الفخرى ابن الطقطقى ص١١٢.
- (٥٦٢) أسد الغابة- ابن الأثيرج ٤- ص ٣٤٧.
- (٥٦٣) اختيار معرفة الرجال: ص ١٢٧ الرقم ٢٠٢.
- (٥٦٤) العوالـــم ، الإمـــام الحســين (ع) الشـــيخ عبـــد الله البحرانـــي ص ١٤٩.
  - (٥٦٥) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٤٥ ص٣٤٣.
    - (٥٦٦) أسد الغابة-ابن الأثير-ج ٤-ص٣٤٧.
    - (٥٦٧) الكامل في التاريخ -ابن الأثير-ج ٤- ص ٢٧٥.
- (۵۱۸)درر العراق/dorar-alira/منتدى الشعر الشعبي/قصيدة في ذكرى أستشهاد المختار بن الثقفي (رضوان الله عليه).

